




“SOMOS FRAGMENTOS DE 
NATURALEZA ARRASTRADOS 

POR SUS LEYES” 





5

MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA 

“SOMOS FRAGMENTOS DE 
NATURALEZA ARRASTRADOS

POR SUS LEYES” 



© “Somos fragmentos de Naturaleza arrastrados por sus leyes” 
© Martín López Corredoira
© EDITORIAL VISION NET 
Avenida de Asturias S/N. Impares local 5 
Semiesquina a Plaza Castilla 3
28029 Madrid (España) 
Tel: 0034 91 3117696 
url:www.visionlibros.com
Registro Propiedad Intelectual 
ISBN: 84-9821-136-0 
Depósito legal: 

Diseño base cubierta: © Marian González
reflejandoelazul@ono.com

Maquetado: © Magda C. Vargas Del Valle 
                   magdac_vargas@wanadoo.es 

Producido por Grupo Corporativo Visionnet 
Cuatro Amigos 5. Posterior. 28029 Madrid (España) 

Impreso por Publidisa. 

Reservados todos los derechos. Esta publicación no puede ser transmitida por 
un sistema de recuperación de información, de ninguna forma ni por ningún 
medio, sea mecánico, fotoquímico, electrónico, magnético o por fotocopia, o 
cualquier otro sin el permiso previo por escrito de la editorial. 

Ilustración de cubierta: "Soledad", de Nieves D. Castro Rodríguez (1976- ),
óleo sobre lienzo, 72x60 cm.



7

“La libertad existe tan sólo en la tierra de los sueños.”
J. C. F. von SCHILLER (1759-1805) 

“Ninguno es más esclavo sin esperanzas que aquél que 
erróneamente se cree libre.”

J. W. von GOETHE (1749-1832) 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

9

INDICE

INTRODUCCIÓN ................................................................    15

CAPÍTULO I: ¿QUÉ ES LIBERTAD?.................................    25
Sección 1: Definición de libertad...................................................     26 
Sección 2: Diversos planteamientos acerca del tema
de la libertad...................................................................................    27 

Subsección 1: Definiciones de libertad. ....................................   28 
Subsección 2: Libertad de hacer. ..............................................   34 
Subsección 3: Libertad hipotética. ............................................   36 
Subsección 4: Libertad y religión. ............................................   37 
Subsección 5: Libertad política. ................................................   37 
Subsección 6: Libertad y racionalidad. .....................................   38 
Subsección 7: Libertad según Kant...........................................   41 
Subsección 8: Libertad existencialista ......................................   44 

Sección 3: Algunos predecesores históricos contra el libre
albedrío...........................................................................................    45 
Sección 4: Ciencias naturales contemporáneas y libre
albedrío...........................................................................................    52 
Sección 5: Libertad versus visión descentralizadora
de la ciencia....................................................................................    55 

CAPÍTULO II: EL PROGRAMA REDUCCIONISTA
DE LAS CIENCIAS. ............................................................   61
Sección 1: Reduccionismo ontológico...........................................    61 
Sección 2: Emergentismo. .............................................................    67 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

10

Sección 3: En defensa del reduccionismo......................................    69 
Subsección 1: La química inorgánica es reducible a
física microscópica. ...................................................................   71 
Subsección 2: La química orgánica es reducible a
química inorgánica. ...................................................................   74 
Subsección 3: Bioquímica: vida reducible a química 
orgánica. ....................................................................................   75 
Subsección 4: ¿Psicología reducible a neurología? ..................   80 

CAPÍTULO III: EL PROBLEMA
MENTE-CEREBRO.............................................................   81
Sección 1: Distintas posiciones......................................................    81 

Subsección 1: Sobre la libertad. Dos únicas opciones: 
dualismo o materialismo. ..........................................................   91 

Sección 2: Dos únicas opciones desde el punto
de vista del determinismo. .............................................................    91 

Subsección 1: Determinismo.....................................................   91 
Subsección 2: Dualistas encubiertos y falsos
libertaristas que se hacen llamar compatibilistas. .....................   93 

CAPÍTULO IV: DETERMINISMO Y
FÍSICA CLÁSICA................................................................   97 
Sección 1: Determinismo de Laplace. ...........................................    97 
Sección 2: Predictibilidad, computabilidad. .................................   104 

Subsección 1: Caos..................................................................   105 
Sección 3: De los que confunden determinismo
con predictibilidad. .......................................................................   110 

Subsección 1: El indeterminismo en Popper...........................   110 
Subsección 2: El indeterminismo en Prigogine. .....................   113 

Sección 4: Argumento indeterminista basándose 
en las bifurcaciones.......................................................................   116 
Sección 5: Argumento indeterminista basándose



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

11

en la asimetría temporal. ...............................................................   118 
Sección 6: La respuesta está en la estadística. ..............................   120 

Subsección 1: Algunas ideas básicas de la
mecánica estadística. ...............................................................   121 
Subsección 2: Respuesta al argumento basado en las
bifurcaciones. ..........................................................................   122 
Subsección 3: Respuesta al argumento basado
en la flecha del tiempo. ...........................................................   124 

CAPÍTULO V: MECÁNICA CUÁNTICA. ...........................  127
Sección 1: ¿A qué se llama mecánica cuántica?...........................   127 
Sección 2: ¿Qué falla en la mecánica clásica?..............................   129 
Sección 3: Propiedades ondulatorias de las partículas. ................   130 
Sección 4: Función de onda. .........................................................   135 
Sección 5: Medida, decoherencia y el gato
de Schrödinger. .............................................................................   137 
Sección 6: Complementariedad. ...................................................   140 

Subsección 1: Principio de incertidumbre de Heisenberg. .....   141 
Sección 7: Ejemplo ilustrativo de los misterios
de la mecánica cuántica. ...............................................................   143 
Sección 8: Determinismo..............................................................   145 
Sección 9: No-localidad y variables ocultas. ................................   146 
Sección 10: Realismo....................................................................   149 
Sección 11: Biología y mecánica cuántica. ..................................   151 

Subsección 1: Parecido entre un organismo y un
mecanismo de relojería............................................................   152 
Subsección 2: Indeterminismo a escala macroscópica. ..........   154 

CAPÍTULO VI: LIBERTAD Y TEORÍA CUÁNTICA...........  161
Sección 1: Sobre el peligro de extraer conclusiones
filosóficas de la mecánica cuántica...............................................   161 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

12

Sección 2: Agarrándose al indeterminismo cuántico....................   165 
Sección 3: Mente interactuando con el cuerpo. ............................   166 
Sección 4: Mente en todo tipo de materia, mente
universal y muchas mentes. ..........................................................   171 

CAPÍTULO VII: CONTRA EL LIBRE ALBEDRÍO (I):
SOBRE EL AZAR..............................................................  175
Sección 1: ¿Qué es el azar?...........................................................   175 
Sección 2: Una perspectiva histórica de los orígenes
del azar indeterminista como argumento a favor o en
contra de la libertad.......................................................................   178 

Subsección 1: A favor de la libertad. ......................................   178 
Subsección 2: En contra de la libertad. ...................................   180 
Subsección 3: A favor de la libertad. ......................................   182 
Subsección 4: En contra de la libertad. ...................................   184 

Sección 3: Indeterminismo (azar ontológico)
no implica libertad. .......................................................................   186 

Subsección 1: ¿Hay indeterminismo? .....................................   186 
Subsección 2: Una falsa implicación. .....................................   187 
Subsección 3: Causalidad indeterminista................................   189 

CAPÍTULO VIII: CONTRA EL LIBRE ALBEDRÍO (II): 
NEUROLOGÍA. ..................................................................  193
Sección 1: El hombre máquina. ....................................................   193 

Subsección 1: Conductismo, computacionalismo y 
conexionismo. .........................................................................   194 
Subsección 2: ¿Qué pinta aquí el teorema de Gödel? .............   197 

Sección 2: La física no tiene pruebas a favor de la mente 
autónoma.......................................................................................   199 
Sección 3: La neurología sí tiene argumentos en contra
de la existencia de una mente autónoma.......................................   202 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

13

Subsección 1: De que lo mental posee explicaciones
materiales derivadas empíricamente. ......................................   205 

Sección 4: Críticas y contracríticas del materialismo...................   214 

CAPÍTULO IX: CONTRA EL LIBRE ALBEDRÍO (III): 
EVOLUCIÓN. .....................................................................  225
Sección 1: Evolución y selección natural: reducción
del hombre a ser vivo. ...................................................................   225 

Subsección 1: Biogénesis. .......................................................   230 
Subsección 2: Finalidad y evolución.......................................   231 

Sección 2: Azar y evolución. ........................................................   235 
Sección 3: Incoherencia de la libertad mecano-cuántica
con la evolución. ...........................................................................   238 

Subsección 1: Razón en el contexto evolutivo........................   241 
Subsección 2: La otra evolución: ontogenia. ..........................   243 
Subsección 3: Evolución del Universo. ..................................   245 

CAPÍTULO X: CONCLUSIONES SOBRE EL LIBRE
ALBEDRÍO Y CONSECUENCIAS.....................................  249
Sección 1: Conclusiones. ..............................................................   249 
Sección 2: ¿No es posible afirmar la existencia de algún 
otro tipo de libertad que sea menos estricto?................................   250 
Sección 3: ¿Es éste un gran trabajo de filosofía?..........................   256 
Sección 4: Ciencia y filosofía. ......................................................   259 

Subsección 1: Ciencia y libertad. ............................................   262 
Sección 5: Imagen metafísica del hombre. ...................................   264 
Sección 6: Responsabilidad. .........................................................   267 
Sección 7: Amor fati. ....................................................................   275 
Sección 8: Amor fati. Así sea. ......................................................   283 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

14

REFERENCIAS..................................................................  289

BIBLIOGRAFÍA ORDENADA SEGÚN TIPOS ..................  315

ÍNDICE DE AUTORES ...................................................... 335

¿CÓMO SE HIZO...? .........................................................  343



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

15

INTRODUCCIÓN

Este libro versa sobre cuestiones filosóficas. De una manera 
bastante racional y estructurada, aunque no libre de apasiona-
mientos irracionales a los que está sujeto todo ser humano, trata 
de discernir, clarificar, dar luz a algunas de las cuestiones fun-
damentales que durante siglos la humanidad se ha planteado. El 
tema por el que se preocupa fundamentalmente es el del libre 
albedrío o la libre voluntad del ser humano, un tema trillado 
hasta la saciedad sobre el que no pretendo descubrir nada nue-
vo. Lo que sí pretendo con esta obra es traer a colación la gran 
diversidad de desafortunadas sentencias que hoy en día manejan 
muchos intelectuales contemporáneos sobre el tema, y poner los 
puntos sobre las “íes”. Con esto no es que vaya a crear una nue-
va corriente de pensamiento, obsesión predominante entre las 
vanguardias de nuestra época, pero me parece igualmente inte-
resante restaurar sabidurías pretéritas que desde tiempos inme-
moriales nos hablan de un “fatum” y de la insignificancia de los 
quereres individuales en medio del acontecer cósmico. 

Vivimos tiempos de democracia, en los cuales la propaganda 
es un elemento fundamental para mantener el orden y la con-
formidad con la forma de gobierno impuesta. Es fundamental de 
ésta hacer creer a los ciudadanos que la democracia es buena 
porque ellos “libremente” pueden elegir la sociedad que quie-
ren. Ideas fatalistas que hablan de cómo unos poderes manipu-
lan los quereres de las masas, de cómo el querer último de la 
población no está en manos de la misma sino de quien manipula 
sus intereses, no son tan simpáticas al sistema. Las ciencias po-
líticas, el derecho, la ética, etc. de los tiempos democráticos que 
nos han tocado vivir están basados en la idea del libre albedrío, 
en la idea de la libre elección cuya responsabilidad recae en no-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

16

sotros mismos. La propia Constitución de la nación que domina 
el planeta dice que todo individuo nace libre. Los derechos 
humanos que se autoproclaman universales rezan otro tanto. 
Parece darse a entender que no hay otra forma de pensar y, si la 
hubiese, parece que lo políticamente correcto es machacar cual-
quier otra forma de cultura distinta de la norteamericana y hacer 
hombres libres "a la fuerza", en nombre de la justicia infinita. 
No voy a hablar de política en este libro, pero la menciono aho-
ra para dar a entender el interés que puede tener el tema en cier-
tas áreas y para señalar posibles causas sociológicas que llevan 
a estos tiempos a hacer oídos sordos ante muchas de las ense-
ñanzas de los grandes maestros del pasado, o muchas de las en-
señanzas que en las culturas orientales tienen tradiciones mile-
narias, prefiriendo oír a la ralea de teóricos contemporáneos que 
el sistema tiene a sueldo. 

De lo que voy hablar es de ciencia, de lo que la ciencia sabe 
acerca del hombre, que no es poco, y de su posible capacidad de 
libre albedrío. A nadie se le escapa que el libre albedrío es un 
tema filosófico. Yo mismo lo he dicho al principio de esta in-
troducción. Sin embargo, hacer filosofía no significa necesa-
riamente pertenecer a un gremio concreto de algún departamen-
to universitario con ese nombre y hacer mención de la colección 
de “-ismos” y conjeturas que allí ha aprendido. No se trata de 
administrar y clasificar el pensamiento o de decir cualquier sin 
sentido que a uno se le ocurra con tal de ser original, sino mis-
mo de pensar sobre la base de experiencias y reflexiones sobre 
las mismas. Filosofía significa amar y buscar la sabiduría, y no 
importa dónde tiene uno que buscarla. 

Por mucho que les pese a algunos humanistas, hoy no se 
puede hablar de la materia sin referirse a la física cuántica, ni 
del problema mente-cerebro sin referirse a la neurología, ni del 
origen del hombre sin referirse a la teoría de la evolución. Cual-
quier teoría que se salte a la torera los conocimientos actuales 
de las ciencias puede clasificarse como pura charlatanería, aun-
que hay que reconocer la habilidad que tienen algunos para re-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

17

torcer las palabras y que parezca que dicen algo serio. Con ello 
no quiero decir que la ciencia deba tener la palabra en todo, ni 
siquiera en el tema presente. Hay grandes trabajos de historia 
que señalan las causas de que la humanidad se mueva en deter-
minadas direcciones. La sociología, las ciencias políticas y otras 
áreas de las llamadas humanidades aportan también con sus en-
foques visiones interesantes. El análisis de la realidad social 
actual, pasto de las fuerzas oscuras del “Capital”, se relaciona 
con la fatalidad de la naturaleza humana, parte del “fatum” de 
un cosmos mecánico, cuyas leyes se extienden desde los siste-
mas más sencillos a las complejidades de la mecánica social. 
Todo esto es muy interesante pero, sin embargo, aquí me voy a 
restringir a las ciencias naturales exclusivamente, porque su 
análisis puede ser más preciso y con argumentos racionales más 
claros, y porque este planteamiento es suficiente por sí solo para 
la argumentación contra el libre albedrío. 

Cierto es que muchos profesionales de la filosofía adminis-
trada de hoy en día se interesan por la ciencia, y esto es bueno 
por una parte y malo por otra. Bueno en el sentido de que son 
conscientes de que no se puede especular al margen de la cien-
cia. Y malo en el sentido de que muchos de esos profesionales 
desconocen el terreno que pisan y tienden a dar interpretaciones 
un tanto deformadas, quizás propiciadas por la educación que 
reciben, por una parte escéptica hasta límites absurdos—el típi-
co filósofo que duda hasta de las cosas más evidentes—y por 
otra parte proespeculativa. No todos los que se dedican a la filo-
sofía de la ciencia son así, hay en mi opinión profesionales muy 
serios y bien formados en cuanto a temas científicos, pero una 
buena parte se refugia en las deformaciones provenientes de su 
ignorancia. Muchos conocen la ciencia mal y desde lejos. No 
pisan en su vida un centro de investigación o una facultad de 
ciencias como no sea de visita de cortesía o para dar una charla. 
Leen algún libro de ciencias mal leído y cogen cuatro palabras 
para montarse sus filosofías presuntamente basadas en conoci-
mientos científicos. En muchas ocasiones, ni siquiera leen libros 
escritos por científicos, sino que leen a otros colegas “filósofos 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

18

de la ciencia” que les cuentan cómo es la ciencia bajo su ya de-
formada visión. Así, desde su interpretación de segunda o terce-
ra mano, terminan hablando de una ciencia que hasta a los pro-
pios científicos nos es extraña. A más de uno he oído decir 
cosas como: ya decía Einstein que todo es relativo, o ya dice la 
mecánica cuántica que todo es incierto, o posiciones erróneas 
por el estilo. Términos como “relatividad” o “incertidumbre” 
encantan a los amigos de lo oscuro, aquellos que gustan de en-
redarse en lo que no entienden bien para hacerle parecer a los 
demás que se trata de un misterio de la santísima Trinidad, o de 
profundísimas verdades metafísicas. Ya no hablan de “almas” 
sino de “mentes”, quizás porque el nuevo término parece más 
profesional y disimula el contenido especulativo, pero los con-
tenidos tienen aún una clara herencia metafísica. La gran baza 
de la “fe” siempre ha sido lo oscuro y lo desconocido antes que 
la explicación clara de todos los fenómenos. La Filosofía con 
Mayúsculas busca la Verdad en vez de la palabrería hueca. El 
Filósofo con Mayúsculas (entre los cuales no me incluyo, por-
que todavía tengo mucho que aprender; por ahora sólo soy un 
aspirante) es un soldado en pos de la Verdad. Hay sin embargo 
en nuestra sociedad otra “filosofía” pequeña y ruin donde la 
palabra “verdad” no tiene un significado claro que no sea un 
trabalenguas, y cuyos miembros aspiran más bien a medrar en 
su entorno.

Algo que me chocó bastante en mis andaduras y discusiones 
en las distintas facultades de filosofía que he pisado (como 
alumno de cursos o conferenciante o en la realización de una 
versión castrada de este trabajo, que supuso la consecución de 
mi segundo título de Doctor: en Filosofía) fue el fuerte espíritu 
anticientífico, incluso entre los que se dedicaban a la filosofía 
de la ciencia. Frases como el “ingenuo realismo del científico” 
parecen allí el pan nuestro de cada día. Y cuando uno se detiene 
a explicar con detalle el porqué de las cosas diciendo que todo 
tiene explicación científica, la hayamos encontrado o no, recibe 
unas palmaditas en el hombro como diciendo: “todavía no es 
sabio como nosotros y no conoce los misterios insondables de 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

19

la filosofía que trascienden a la ciencia”. Dicho en palabras más 
técnicas, y para que suene menos a sermón, suelen mencionar el 
no-reduccionismo, el emergentismo, o alguna de esas palabras 
terminadas en “-ismo” que tanto les gustan (de esto hablo en 
detalle en el capítulo 2 de este libro) y parecen que dicen algo 
con sólo mencionarlas. Con todo, sigue pareciéndome el mismo 
sermón de párroco de siempre que nos habla de que todavía no 
hemos visto la luz de Dios, y que la ciencia está bien pero que 
hay misterios que sólo conciernen a Dios y al mundo de lo tras-
cendente.

Todo tiene una explicación, y el hecho de que la mayoría de 
la filosofía con minúsculas rechace el concederle a la ciencia su 
capacidad para explicar cualquier fenómeno, incluyéndonos a 
nosotros seres humanos, obedece, creo, a una lucha por el poder 
de los distintos gremios. La pregunta que late de verdad en el 
corazón de muchos académicos que viven de la filosofía es: “si 
la ciencia ya se encarga de dar explicación a todo, ¿para qué 
sirven hoy nuestras teorías filosóficas?”. En mi opinión, la Filo-
sofía tiene misiones más grandes y nobles que la ciencia en su 
conjunto, por ejemplo el saber dirigirse en la vida sabiamente. 
Pero muchos de los trabajadores gremiales que llevan el nombre 
de filósofos desconocen esa misión de la Filosofía y no ven otra 
salida a la filosofía que no sea construir teorías o sistemas sobre 
cómo son las cosas o de cómo las conocemos, algo que las 
ciencias ya tienen por misión y hacen mucho mejor, y de ahí su 
empeño en mantener los dogmas de fe. Tampoco quiero decir 
que los entornos de trabajadores de la ciencia sean panaceas del 
saber precisamente. Vivimos tiempos de mucha ciencia, pero de 
poco espíritu científico. Millones de especialistas pueblan el 
planeta, y a cada uno le corresponde un pequeño pedazo de la 
pregunta “¿quiénes somos y en qué mundo vivimos?”. La com-
petitividad es la razón principal de esta multipartición, de cuya 
utilidad para la humanidad de cara a hacernos sabios desconfío. 
La economía es lo que mueve el mundo, la ciencia inclusive, no 
los ideales de búsqueda de la verdad. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

20

La presente obra pretende satisfacer los apetitos intelectuales 
de aquellos que consideran el conocimiento científico como el 
pilar de nuestra sabiduría sobre lo que existe en el Universo, 
incluyéndonos a nosotros mismos, pero que no quieren perderse 
en el entramado infinito de los detalles sino buscar una respues-
ta a preguntas fundamentales. Con pretenderlo no quiero decir 
que lo haya conseguido, pero al menos la dirección hacia la que 
apunta este trabajo es ésa. La negación del libre albedrío en 
nombre de los conocimientos científicos es una cuestión ya zan-
jada, en mi opinión, por muchos autores del s. XVIII y XIX. Sin 
embargo, el siglo XX ha aportado muchos nuevos amigos de lo 
oscuro que han tratado de enturbiar el asunto. Hay una pequeña 
cantidad de científicos, pocos pero muy ruidosos, hambrientos 
de fama como profetas de nuevas filosofías, que llenan las libre-
rías de libros de temas esotéricos y que especulan más allá de 
los resultados de la ciencia. Para purgar de esoterismos y lim-
piar un poco la imagen de poca seriedad en la ciencia he escrito 
este libro. Particularmente, trato temas que están muy en boga 
especialmente dentro de la divulgación científica: mecánica 
cuántica, termodinámica de procesos irreversibles, caos, neuro-
logía, evolución, etc. y examino las ideas de autores como Bohr, 
Heisenberg, Boltzmann, Maxwell, Einstein, Prigogine, Penrose, 
Eccles, Crick, Popper, etc. y de diversos otros científicos y filó-
sofos de gran actualidad. La idea principal del ensayo es defen-
der que la ciencia del siglo XX no ha abierto nuevas puertas al 
libre albedrío o al dualismo-mentalismo en contra de lo que 
proclaman algunos otros autores contemporáneos (Penrose, Pri-
gogine, etc.).

Fiera es esta introducción. Sigo las palabras del maestro Don 
Federico Nietszche: “Valerosos, despreocupados, irónicos, vio-
lentos, así nos quiere la sabiduría: es una mujer y ama siempre 
únicamente a un guerrero”. Esta fuerza luchadora a la que se 
refiere el bravo filósofo germano entiendo que se refiere a que 
debemos decir lo que pensamos sin preocuparnos de si ello mo-
lesta a otros o no (siempre refiriéndonos a discusiones intelec-
tuales y no a nada personal, por supuesto). En filosofía no se 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

21

puede crear sin destruir, sin echar por tierra el trabajo de mu-
chos otros, y de ahí la violencia implícita en la actividad de 
pensar. La diplomacia es un obstáculo al pensamiento fuerte, 
aquel que no quiere que le impongan límites, y para ello hay 
que tener valor y decir lo que pensamos. No significa esto into-
lerancia con respecto a otras posiciones intelectuales, no, mi 
lema sería: piensa y deja pensar; ahora bien, en el juego del 
pensamiento, hay que coger al toro por los cuernos y no refu-
giarse en posturas neutrales o de blando carácter con tal de no 
molestar. Haya filosofías muy diversas por muchas centurias, 
no se trata aquí de imponer un criterio único, mas haya también 
buenas batallas en la que salga a relucir el brillo de las armas 
intelectuales. Tolerancia sí—todo debería quedarse en el plano 
de discusiones intelectuales—pero no sometimiento a las for-
mas impuestas, pues ello sería una obstrucción, estancamiento, 
de la infatigable búsqueda del ser humano. Es claro que, cuando 
uno se mueve dentro de un gremio y quiere medrar dentro de él, 
debe andarse con cautela con lo que dice y no crear disconfor-
midades que puedan arruinar la carrera perseguida. Sin embar-
go, la empresa perseguida aquí es la Verdad tal como la veo 
(con todas las posibles equivocaciones que pueda tener, como 
cualquier ser humano, por supuesto), y no simplemente hacer 
un ejercicio erudito con vistas a conseguir un puesto del estado. 
No obstante, en lo que resta de la obra, la fiereza está mucho 
más atenuada que en esta introducción y me restrinjo casi to-
talmente a exponer paso a paso, con detalle y minuciosidad, la 
argumentación racional que constituye el cuerpo de este trabajo. 
Hago algunos comentarios irónicos de vez en cuando, para dar 
énfasis a lo que se dice y que no se me duerma el personal, pero 
el grueso de la obra es la exposición sistemática. No es el estilo 
“sistemático“ el que más apropiado me parece para exponer 
unas ideas, porque bajo el ropaje de los formalismos se queda a 
veces oculto el pensamiento real del autor, pero sin embargo 
haré en este caso una excepción y me pondré el disfraz de chico 
formal; no en vano me han adiestrado en la Universidad para 
que hiciese eso. Esta pedantería propia del profesor universita-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

22

rio, y que hace que un libro sea impropio para tener en la mesita 
de noche y leer antes de dormir, es aquí en cierto modo necesa-
ria para explicar los pormenores de mi exposición (mecánica 
cuántica, mecánica estadística, neurología, teoría de la evolu-
ción, etc.). Los detalles técnicos son también necesarios para 
evitar que todo sea pura palabrería e impresiones personales, 
como muchos pudieran criticar (“Piensa el ladrón que todos son 
de su condición”). Creo que la abundante bibliografía y la pre-
cisión con que son tratados los múltiples temas atestiguan el 
grado de información manejado y que todo esto no es una ma-
jadería que se me acaba de ocurrir. No sólo información de co-
nocimientos científicos sino abundante información sobre la 
historia de la filosofía y de los problemas que hoy se plantea en 
relación con el tema del presente trabajo. Hay muchos chiflados 
por el mundo que tienen ironía pero no tienen conocimientos 
sobre lo que hablan; hay muchos profesores que tienen muchos 
conocimientos, pero no tienen coraje suficiente para desafiar los 
problemas importantes o enfrentarse al sistema. Creo que una 
postura intermedia es aquí acertada: parte pedante/riguro-
so/racional, parte guerrero/temperamental/irracional, aunque las 
proporciones ideales todavía están por encontrarse, y no creo 
que las haya encontrado aún en la presente obra. Más bien, da-
dos los temas que trato, domina aún la parte primera. 

Esta obra, hay que reconocerlo, no es una obra maestra de la 
filosofía, ni tampoco pretende serlo. Es un trabajo técnico sobre 
un problema concreto (qué dicen nuestros conocimientos cientí-
ficos sobre la posibilidad del libre albedrío) y en el que se pre-
tende dar una respuesta con todo rigor. Por lo tanto, domina en 
ella la exposición sistemática de conocimientos sobre el tema 
concreto antes que una visión lúcida y amplia de la vida y el 
mundo. Confío no obstante en que el lector sepa seleccionar 
dentro de esta obra lo que le interese, saltando lo que ya le re-
sulte conocido, y que encuentre en muchas secciones un cierto 
goce intelectual propio de las obras de pensamiento. Eso sí, ad-
vierto que el libro requiere un cierto nivel de conocimientos por 
parte del lector, porque si no puede resultar un poco duro asimi-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

23

larlo. No es necesario ser un especialista en ninguna materia, 
pero sí tener un cierto bagaje e interés en este tipo de lecturas: 
ensayos de filosofía y de divulgación científica. Esto no es un 
“bestseller” para las masas, claro está, porque lo que las masas 
buscan en una obra de ensayo es que les cuenten un cuento, y 
aquí lo que presento es justamente lo contrario: el anticuento, o 
de cómo descubrir a un vividor del cuento. Quizás haya también 
cosas más importantes sobre las que tratar que unos detalles de 
ciertas teorías científicas y/o filosóficas; ya hay y hubo en este 
mundo bastantes teóricos escribiendo sobre lo humano y lo di-
vino. Mas todo en la existencia ha de ser un caminar y volver 
sobre el mismo camino, caer en los mismos errores y volver a 
levantarse, tal es el “fatum” que mueve a los seres humanos. He 
aquí uno de esos pasos en la odisea humana del pensamiento: 
reconocer ante el abismo de la existencia que somos fragmentos 
de Naturaleza arrastrados por sus leyes. 

AGRADECIMIENTOS: Quiero expresar mi agradecimiento 
sincero a algunas personas por sus opiniones sobre este trabajo, 
las cuales me ayudaron a mejorar en muchos aspectos el mismo, 
y especialmente por su apoyo, dándome ánimos para la realiza-
ción de la labor. Estas personas son (por orden alfabético): Juan 
Arana Cañedo-Argüelles, Eduardo Battaner López, Juan E. Be-
tancort Rijo, Sixto Castro Rodríguez, Jacinto Choza Armenta, 
Antonio Fernández Rañada, Michel Paty, David Pérez Chico, 
Ignacio Ma. Salazar Fernández de Erenchun, Francisco Sánchez 
Martínez, Ignacio Trujillo Cabrera. También podría hacer una 
lista de desagradecimientos, de personas que han tratado de po-
nerme la zancadilla para que este trabajo no avanzara, pero no 
merece la pena mencionarlas. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

25

Capítulo I: ¿QUÉ ES LIBERTAD? 

El título de este trabajo especifica claramente, a mi entender, 
el tema a tratar: el hombre arrastrado por la mecánica de las 
leyes naturales a las que está sujeto. Se trata de una crítica a la 
concepción del hombre como ser dotado de libertad. El tema 
principal es pues el de la libertad o libre albedrío1 . 

En la primera sección de este capítulo, definiré el concepto 
de libertad a utilizar en toda la obra. No es conveniente tomar 
una definición cualquiera y ponerse a discutir si hay libertad o 
no, por lo que deben darse explicaciones sobre tal elección. Esto 
será realizado en §2. Explicaré las razones para asociar la pala-
bra “libertad” con ese significado, su importancia y por qué 
otras definiciones me parecen menos relevantes. Finalmente, 
comentaré la relación de la libertad con la ciencia contemporá-
nea.

Es fundamental saber de qué vamos a hablar y es por ello 
conveniente dejar claro, desde el principio, el tema. Evitemos 
una comedia de los errores típica de quienes discuten un térmi-
no refiriéndose a dos cosas distintas. Las discusiones históricas 
acerca de la libertad son un buen ejemplo de esto y no aseguro 
que, a pesar de mis intentos de esclarecer la terminología, no 

                                                          
1Numerosos autores distinguen “libertad” de “libre albedrío”. En lo que a este 
trabajo respecta, no voy a hacer ninguna distinción entre estos términos. En-
tenderé por libertad aquello que defino en §1, y esto es lo mismo que libre 
albedrío o voluntad libre. Existen otras acepciones de libertad referidas en §2 
a las que podría buscarse un nombre distinto para diferenciarlas, pero no es mi 
labor aquí. 

La mayoría de los autores que vamos a estudiar llaman libre albedrío a la de-
finición que uso (“Free will” en inglés), y ella es la clase de libertad que pre-
tenden introducirnos los científicos, como veremos a lo largo de estas páginas. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

26

haya algún malentendido lingüístico. Espero, no obstante, poder 
trasladar en la medida de lo posible la discusión a campos de la 
ciencia o la metafísica, si cabe, y salir del área de la lengua es-
pañola.

Sección 1:DEFINICIÓN DE LIBERTAD.

Antes de dar un solo paso en este trabajo, hay que aclarar el 
significado que doy a la palabra “libertad”. ¿Qué es lo que en-
tiendo por libertad? 

La definición a que me atengo es:
Libertad o libre albedrío: origen espontáneo, incondicio-

nado, sin antecedentes causales ajenos a nosotros, de lo que po-
demos desarrollar conscientemente: movimientos, opciones, 
pensamientos, sentimientos,... Es una capacidad de generación o 
de ser origen de nuestros movimientos, opciones, etc. a partir de 
la nada, es decir, ser causa primera de lo que podemos desarro-
llar. Se trata de una hipotética capacidad personal para elegir 
opciones y por tanto acciones. La elección procede de nuestra 
espontaneidad, y la motivación externa de la elección no puede 
ser tal que nos lleve a escoger un camino y rechazar otro. El 
trasfondo deliberativo de nuestros actos se eleva al estatuto de 
causa. Ser libre consiste en tener una fuente interna totalmente 
desgajada de la naturaleza que produzca “algo” que desencade-
ne nuestros movimientos, opciones, etc. La naturaleza no es 
“Yo”, y “Yo” no soy la naturaleza. Los fenómenos son de por 
sí, y la identidad del hombre, de ser algo, será distinta de la 
identidad del fenómeno. La universalidad del fenómeno debe 
exceptuarse en el ser humano si es que realmente éste quiere 
llamarse libre. Poseer libre albedrío es ser algo que no estuviese 
ya contenido en el Universo y sus leyes que preceden a nuestra 
existencia particular. Se trata de un significado de libertad que 
nos habla de la relación hombre-Universo, de la posibilidad de 
sustraerse de un orden cósmico ajeno a nosotros. Al igual que se 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

27

dice que una comunidad tiene autonomía en ciertas competen-
cias con respecto a un estado mayor cuando puede elaborar sus 
propias leyes en esas competencias, el ser humano será llamado 
libre en un determinado tipo de actos cuando las leyes por las 
que se rigen éstos sean autónomas con respecto a las leyes de la 
naturaleza, es decir, sean de elaboración propia y ajenas a la 
naturaleza. De este modo, el “Yo” se distancia del cuerpo y su 
circunstancia.

En esta definición de libertad, se recoge una doble acepción: 
negativa y positiva2 . Por una parte, estamos negando una de-
pendencia o coacción. Por otra parte, estamos afirmando una 
potencia o poder de hacer algo por sí mismo. 

Tenemos pues, con esta definición, un punto de partida para 
comenzar la discusión. El tema es la respuesta a una pregunta 
concreta—“¿hay libertad?”—que incluye plantearse lo que en 
esta sección se ha expuesto. Puede haber algo que aclarar y 
hacer más explícito sobre los posibles matices de los conceptos 
dados en la definición, y lo haré a lo largo de este trabajo, pero 
fundamentalmente serán discusiones de “contenido” las que 
desarrollaré, y no de lingüística, excepto en esta sección que me 
ocupa y la siguiente. Si la terminología no da lugar a dudas, 
pienso que esto supone un gran avance, aunque estemos todavía 
en la primera sección del primer capítulo. Este paso, si se acepta 
y entiende, restringe bastante las discusiones posibles. 

Sección 2:DIVERSOS PLANTEAMIENTOS ACERCA DEL 
TEMA DE LA LIBERTAD.

Pretender dar una descripción global de las discusiones so-
bre la libertad en toda la historia de la filosofía es algo que se 
aparta del propósito del presente trabajo y aun del de cualquier 

                                                          
2Algún autor (Bueno 1996) denomina “libertad de” a la acepción negativa de 

libertad, y “libertad para” a su acepción positiva. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

28

obra de esta extensión, pues es altísima la cantidad de filósofos 
que han utilizado esta palabra y también muchos los trabajos 
dedicados al tema. Existen, por otra parte, diversas obras com-
pilatorias que pueden serle útiles a quien busque el conocimien-
to enciclopédico sobre el tema que nos ocupa: el trabajo de Ad-
ler y colaboradores (Adler, ed., 1973), por ejemplo; o la monu-
mental obra en cuatro tomos de Vallejo Arbeláez (1980a,b,c,d) 
por citar algún ejemplo más dentro de la lengua española. Así 
pues, me referiré solamente a algunos ejemplos característicos 
de las cuestiones englobadas bajo el término en cuestión, y diré 
por qué no se adecuan al propósito de este trabajo. 

Subsección 1:DEFINICIONES DE LIBERTAD.

Encontramos en filósofos del pasado definiciones de “liber-
tad” similares a la dada en §1-Cap. 1; ejemplos: Hobbes, Spino-
za, Kant o Schopenhauer, de los que hablaré en detalle más ade-
lante. Los filósofos citados comparten una concepción del 
término en muchos puntos similar, aunque luego cada uno da 
una respuesta distinta al problema. El seguimiento de esta tradi-
ción filosófica podría ser razón suficiente para mantener una 
definición de la libertad tal y como se ha expuesto. Sin embar-
go, existen además otras conceptualizaciones distintas que reci-
ben el mismo nombre y a las que me quiero referir explicando 
por qué no entran dentro de la temática de este trabajo. Desde la 
antigüedad, el número de posibles significados ha ido creciendo 
y, entre éstos, hay definiciones que están lejos del tema sobre el 
que pretendo hablar y que sin embargo usan del mismo sustan-
tivo. Existe una enorme cantidad de conceptos distintos referi-
dos por una misma palabra. El buen nombre de “libertad” se usa 
abusivamente para referirse a asuntos diversos y origina el tipo 
de discusiones existentes, debidas en buena medida a esta falta 
de unanimidad sobre lo que debe entenderse por la dicción en 
cuestión.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

29

La palabra libertad deriva del vocablo latino “liber”, tenien-
do en un principio el sentido de persona en la cual el espíritu de 
procreación se halla naturalmente activo. Se llamaba liber al 
joven cuando, al alcanzar la madurez sexual, se incorporaba a la 
comunidad como hombre capaz de asumir responsabilidades 
(Ferrater Mora 1994, “Libertad”). Hoy este significado se ha 
desfigurado mucho, pervive tan sólo en lo relacionado con la 
responsabilidad, y no es al que yo me refiero.

RELEVANCIA Y NO-TRIVIALIDAD.

Una definición adecuada de libertad debe cumplir los requi-
sitos de decir algo relevante sobre lo que es el ser humano. Y si 
además alguien pretende disertar sobre la existencia de esa li-
bertad, debe referirse a asuntos no-triviales que estén resueltos 
con sólo plantearlos. Esto que digo, es también una trivialidad, 
valga la redundancia, pero lo menciono porque, como se verá a 
continuación, sí existen casos que incurren en la falta a estas 
reglas tan básicas. 

En esta obra se usa un significado posible de entre los múlti-
ples que se suelen asociar con “libertad”. Esta elección no es 
caprichosa ni ha sido escogida para poder negar sin dificultades 
su existencia. Hay razones para quedarme con ese significado y 
rechazar los otros: la relevancia de la información que nos apor-
ta sobre el ser humano el afirmar o negar la libertad tal y como 
se ha definido. Es totalmente distinto concebir al hombre con 
libre albedrío o sin él. Además, no es nada trivial que el hombre 
sea de un modo u otro, pues de hecho existen diversas filosofías 
a favor o en contra del libre albedrío y el decantarse por unas u 
otras no es algo inmediato. 

Me explicaré. Cuando perseguimos una conclusión tal como 
“hay libertad” o “no hay libertad”, estamos expresando con el 
lenguaje algo fuera del lenguaje mismo. Sé de numerosos filó-
sofos que disfrutan con los juegos de palabras y creen que su fin 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

30

acaba en el lenguaje mismo; son los típicos pensadores que se 
conforman con haber demostrado ante un público la existencia 
o no-existencia de la libertad y piensan para sí que han contri-
buido al “saber” por el hecho de demostrar la veracidad o false-
dad de una sentencia. No es suficiente con demostrar la veraci-
dad de una sentencia: que la libertad existe. La palabra 
“libertad” tiene tan buena propaganda que, cada vez que uno 
habla de ella, y en especial si se la defiende, parece que habla 
de algo de alta importancia. Efectivamente, hay quien prueba la 
existencia de la libertad, ¿y qué prueba realmente? Lo importan-
te no es probar la existencia o no de la libertad. Lo importante 
es probar la existencia o no de la libertad cuando “libertad” sig-
nifica algo que nos da una información relevante, y no cualquier 
trivialidad. Lo contrario es un puro ejercicio académico sin ma-
yor interés para el ser humano con inquietudes sobre su existen-
cia. Los moscovitas de la época de Pedro el Grande creían que 
la libertad consistía en poder llevar barba larga (Montesquieu, 
“L´espirit de les lleis”). Seguro que algún filósofo de la época 
estaría orgulloso de poder hablar de la libertad del pueblo mos-
covita, pero no corresponde aquí discutir sobre barbas sino so-
bre cuestiones trascendentales. 

Importa el concepto, llámesele como quiera, e importa 
hablar del concepto a designar y no jugar con los significados 
de las palabras. No pretendo decir que en los diccionarios deba 
figurar como significado exclusivo el que aquí se proponga. No 
hablo de lo que debe nombrarse como libertad o para lo que se 
le debe inventar otro nombre. No corresponde aquí decretar sig-
nificados de palabras únicos para el diccionario. Pueden existir 
otras acepciones, pero es fundamental que, dentro del marco 
donde pretendamos movernos, delimitemos el uso de las pala-
bras. Eso es lo que haré en el presente trabajo con el significado 
que he adscrito a la palabra en cuestión. 

La definición propuesta de libertad cumple el requisito que 
aquí exijo. Somos seres humanos y realizamos actos, sentimos, 
pensamos,... y ¿qué asunto más de interés para un filósofo hay 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

31

que el plantearse si todo eso es “nuestro” o del devenir natural? 
¿Brota en nuestro “Yo” autónomo el devenir de la voluntad o es 
una parte integrante de la naturaleza y por tanto sigue sus leyes 
sin que nada lo separe de un acto material? Pienso que la pre-
gunta en forma de disyunción exclusiva está así correctamente 
planteada. ¿Somos medios o agentes? Kant, que utilizaría una 
definición como la que utilizo en este trabajo, señalaría que la 
cuestión es tan importante como saber si somos verdaderas per-
sonas:

“Cuando Dios rige las determinaciones de la voluntad, él 
obra; cuando el encanto de las cosas la determinan necesaria-
mente, ellas operan, en los dos casos la acción no surge de mí 
sino que yo soy el medio de otra causa. La cuestión de saber si 
la libertad es posible se confunde tal vez con la de saber si el 
hombre es una verdadera persona.” Kant (1926, refl. 4255)

Esto es lo que nos jugamos: si somos realmente personas3

capaces de realizar actos o bien somos unas simples marionetas 
pasivas.

ONTOLOGÍA, RAZÓN Y OBJETIVIDAD.

Otro requisito a cumplir por la definición de libertad ade-
cuada es que haga referencia a la ontología, es decir, que 
hablemos de algo que exista o no realmente y no sea ningún 
constructo personal o cultural ajustable a conveniencias. Decía 
Nicolai Hartmann (1949) (Fernández Fernández 1975) que el 
tema de la libertad debe plantearse ontológicamente, pues si nos 
quedamos en una pura libertad psicológica o puramente utilita-
rista, la libertad humana correría el riesgo de derrumbarse por 
planteamientos ajenos al mismo ser hombre. Debe, por lo tanto, 
                                                          

3Aquí, el término “persona” es utilizado con un significado de trascendencia 
del individuo, no como término que tiene que ver con el mundo civilizado—
valores morales, éticos y jurídicos—tal y como propone el materialismo filo-
sófico (Bueno 1996). 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

32

buscarse una definición que diga algo relevante y algo “real”, y 
que no sea una construcción mental o social. Así pues, este libro 
hablará en términos referentes al “ser”, no a cómo vemos las 
cosas o cómo pensamos que deberían ser, sino a cómo son 
realmente. Esto es algo que debe siempre tenerse en cuenta y 
repetiré en numerosas secciones. 

Al referirnos al plano del ser, debemos incluir en nuestra de-
finición de libertad tanto su acepción negativa como positiva, 
tanto la “libertad de” como la “libertad para” (Bueno 1996). La 
acepción positiva implica la negativa pero no así a la inversa en 
el plano del ser (Bueno 1996). Puede que en el plano del cono-
cer la implicación sea mutua, pero nosotros estamos interesados 
en el “ser” y por tanto debemos referirnos a la capacidad de 
hacer algo por sí mismo. 

Quiero hablar de algo de lo que es posible hacer un análisis 
y que se sepa lo que significa, no de poesía ni de pensamientos 
confusos. No trataremos de sentimientos, la libertad como sen-
timiento que cada uno siente para sí mismo. Se buscará un aná-
lisis de la realidad fuera de planteamientos irracionales, y con 
objetividad en la medida de lo posible4 . 
                                                          

4Creo que se entienden las intenciones de esta frase, pero matizo un par de 
puntos. Con planteamientos irracionales me refiero a aquellos que se salen del 
ámbito de concatenar ordenadamente postulados con implicaciones o conse-
cuencias siguiendo una lógica. Irracional sería por ejemplo la poesía. Con ello 
no estoy diciendo que actividades como la científica estén libres de irraciona-
lidad. No, quien se dedica a la ciencia, quien expone unos argumentos racio-
nales, lo hace impulsado por ciertas voliciones que en muchos casos nada 
tienen que ver con la lógica racional. No podemos separar una razón pura. 
Con todo sigo hablando de planteamientos racionales e irracionales porque sí 
son dos expresiones intelectuales distintas que cabe distinguir (López Corre-
doira 1997b). El segundo matiz es que todo el mundo cree razonar pero no 
todo el mundo piensa lo mismo, lo que indica que tal objetivad o universali-
dad en el pensamiento racional es una utopía, el sueño de la razón. Somos 
humanos, y no podemos hacer otra cosa. Con todo, menos da una piedra, y si 
renunciamos a lo racional estamos renunciando a la única puerta posible que 
puede hacernos comprender, en tanto que entendimiento, más allá de los refle-
jos instintivos de otras pasiones. Es la irracional pasión por lo racional (López 
Corredoira 1997b) lo que aquí quiero llamar planteamiento racional. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

33

La objetividad a que hago referencia no es la objetividad del 
empirista. No se trata de hacer medidas de la libertad en un la-
boratorio, por supuesto. Hay en la acepción de libertad escogida 
algo de relación con lo empírico, aunque sea indirectamente, 
por hablarnos del origen de algo que ha de tener consecuencias 
empíricas. Sin embargo, el tipo de análisis racional a hacer no 
va a consistir en realizar medida alguna. Con objetividad aquí 
me refiero a hacer un estudio desde la racionalidad, desprovisto 
de cualquier otro tipo de apasionamiento o interés personal que 
no sea la pasión por lo racional (López Corredoira 1997b) y por 
conocer la verdad utilizando ésta. El libre albedrío definido en 
§1 cumple, creo, tal requisito. 

La verdad, la búsqueda de la verdad, es el elemento primor-
dial que queremos alcanzar. La verdad en el máximo grado de 
acercamiento a ella que podamos, pues no es inmediato ni di-
recto su conocimiento, y no toda verdad es accesible. Quizás tan 
sólo tengamos acceso a alguno de sus aspectos, pero ello no 
debe frenar nuestro intento de querer llevar los límites de la 
frontera entre lo que podemos y no podemos conocer lo más 
lejos posible. No nos conformaremos con conocer la causa ter-
cera si podemos conocer la causa segunda o incluso la causa 
primera. No es suficiente con decir mi verdad llega hasta aquí si 
nuestra capacidad racional nos permite llegar mucho más allá. 
Ni la pereza mental ni el utilitarismo ni las afinidades sentimen-
tales deben frenar a quien ame lo suficiente la sabiduría como 
para querer llamarse filósofo. No se trata de descubrir nuevas 
verdades ni de hacer méritos con nuevas filigranas típicas de 
filósofos enredadores. La verdad, simplemente la verdad se per-
sigue. Al igual que dijera el médico y filósofo alemán del s. 
XIX Ludwig Büchner, defendiendo una posición similar a la 
que aquí se defenderá:

“El único mérito que tiene nuestra obra es el de no negar 
cobardemente las consecuencias que se desprenden de un estu-
dio imparcial de la Naturaleza, basado en el empirismo y en la 
filosofía: antes al contrario, hemos confesado en todo y por 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

34

todo la verdad. Preciso es una vez siquiera tomar las cosas co-
mo son. Nada nos parece tan insensato como los esfuerzos por 
algunos naturalistas distinguidos para conciliar las ciencias 
naturales con los artículos de la fe religiosa. (...) Han pasado, 
para no volver más, los tiempos en que prevalecía la sabia ver-
bosidad, el charlatanismo y la prestidigitación filosófica.”
(Büchner 1855, prólogo)

Quizás, no hayan pasado del todo esos tiempos a los que se 
refiere Büchner en su texto de 1855, quizás la “verdad” siga 
siendo aún una palabra malsonante en el ámbito de los amigos 
de la palabrería antes que de lo evidente empíricamente. Preci-
samente por eso, es misión aquí intentar poner las cosas en su 
sitio y dejar claro lo que conocemos bien, deslindándolo de los 
enredos pseudorreligiosos de muchos autores actuales que tra-
tan de echar arenas metafísicas sobre los claros resultados empí-
ricos.

Subsección 2:LIBERTAD DE HACER.

Circula mucho en el mundo de la filosofía la defensa de una 
libertad que, dicho vagamente, consiste en hacer lo que uno 
quiere hacer. Es el caso de muchos de los compatibilistas de 
libertad y determinismo, como veremos en §2.2-Cap. 3. La li-
bertad de poder hacer lo que uno quiere es algo distinto de la 
libertad de la voluntad o libertad de querer. No se deben con-
fundir ambas libertades. Los largos tratados que argumentan la 
primera no son más que trivialidades. Básicamente dicen: 1) 
libertad es hacer lo que uno quiere hacer, 2) los hombres que 
hacen lo que quieren son libres, y los que no hacen lo que quie-
ren no son libres. Eso es todo. Lo que se afirma es irrefutable, 
nadie lo niega, pero es que esto no me dice nada de mi relación 
con el mundo, con la naturaleza. No me dice lo que soy. Ya sa-
bemos todos que cuando hacemos lo que queremos hacemos lo 
que queremos, ya sabemos cómo funciona el principio lógico de 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

35

equivalencia de un enunciado consigo mismo, pero ¿no hay co-
sas más importantes sobre las que pensar? Todo el mundo reco-
noce, como argumentaba Hume (1748; “Essay on liberty and 
necessity”), que cualquiera que no esté prisionero con cadenas 
tiene esa clase de libertad, y aquí no existe materia de disputa 
posible. Lo único que podemos crear en torno a este concepto 
de libertad es una serie de equivalencias entre expresiones lin-
güísticas y no hay más filosofía, salvo consideraciones éticas o 
políticas.

Cualquier bestia no enjaulada sobre la tierra, cualquier per-
sona manipulada en una secta tiene también esa clase de liber-
tad porque “hace lo que quiere”. Igualmente, cualquier persona 
manipulada por los medios de comunicación en nuestros tiem-
pos de capitalismo y democracia también sería libre en ese sen-
tido, porque hace y compra y elige lo que quiere y cree como 
suyo su querer. Mas ¿no resulta un poco chocante el llamar libre 
a un títere, una marioneta en las manos del destino? 

Nos interesa la verdad, pero no la superficie de la verdad, no 
lo que buenamente puede ver cualquiera que se contente con la 
superficialidad de las cosas. Nos interesa llegar al quid de la 
cuestión y no quedarnos a medio camino, en explicaciones a 
medias. Una media verdad, que nadie duda, es que queremos 
algo y podemos hacer ese algo en algunas ocasiones. La otra 
parte de la realidad, a discutir en la presente obra, es la obedien-
cia de lo que queremos a causas ajenas a nosotros, relacionadas 
con la mecánica de las leyes naturales. Juntando las dos medias 
verdades, tendremos una gran verdad: que hacemos lo que la 
naturaleza quiere hacer con nosotros. Aquí interesa plantear la 
segunda de las medias verdades, porque la primera no es tema 
para un filósofo. Por consiguiente, debe quedar claro que no me 
referiré a la “libertad de poder hacer lo que uno quiere 
hacer”.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

36

Subsección 3:LIBERTAD HIPOTÉTICA.

Existen otras nociones que se barajan dentro del término “li-
bertad” relacionadas con las posibilidades de lo que uno podría 
hacer o pensar hipotéticamente pero que en realidad no va a 
realizar o pensar. La idea de posibilidad es tratada con impor-
tancia por Leibniz, Schelling, o por los existencialistas. Por 
ejemplo, cuando se habla de saber si un hombre podría hacer lo 
mismo o no si retrocediésemos en el tiempo y lo viésemos 
transcurrir de nuevo; de saber si es posible actuar de manera 
distinta bajo las mismas circunstancias (un indeterminismo). 
Por poner un ejemplo comparativo, esto es lo mismo que plan-
tearse el problema de si alguien podría ser un buen pianista si 
hubiese practicado desde pequeño en el caso de una persona que 
nunca ha visto un piano. Aquí no se va a juzgar si alguien po-
dría ser un buen pianista, se quiere saber si es buen pianista. No 
estamos interesados en saber si alguien pudo escoger la opción 
B a pesar de que las leyes que rigen su cuerpo le condicionan 
para escoger la opción A. No nos interesa saber si se podría es-
coger libremente, nos interesa saber si la elección libre se da de 
hecho. Puede plantearse el problema de las potencialidades del 
hombre como una cuestión abstracta. Aquí sin embargo, inter-
esa lo que es el hombre y no los posibles. ¿Es el hombre una 
parte de la naturaleza y nada más que eso o no? Ésa es una pre-
gunta sobre lo que es sin irse a posibilidades remotas. Importa 
examinar lo que el hombre quiere realmente y si lo que quiere 
lo ha querido él mismo. Podemos hablar largamente sobre los 
conciertos que un individuo X podría dar si supiese tocar el pia-
no, pero no podemos escuchar la música que produce. Todo se 
reduce a una conversación en abstracto. Sin embargo, un indi-
viduo Y, que sí toca el piano, puede ofrecernos un concierto, y 
la realización de ese acto supone un grado superior en la forma 
de entender la realidad. A esta segunda forma de entender la 
realidad, de entender el “ser”, es a la que me refiero. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

37

Por consiguiente, debe quedar claro que no me referiré a lo 
que “podría querer”, sino a la libertad de querer en acto. 

Subsección 4: LIBERTAD Y RELIGIÓN.

Dios juega un papel similar al orden cósmico natural, pre-
sunto aniquilador de libertades humanas, y por ello muchas dis-
cusiones en el ámbito teológico son aplicables al contexto cien-
tífico. En la edad Media y durante los siglos XVI y XVII, la 
cuestión del libre albedrío dio lugar a largos debates dado que 
traía a colación la incompatibilidad con la omnipotencia divina. 
San Agustín, Santo Tomás de Aquino, Duns Scoto, Guillermo 
de Occam, Martin Lutero, Erasmo de Rotterdam o Calvino son 
algunos de los autores preocupados por estas cuestiones. Sin 
embargo, en la obra que presento, me centraré en autores que 
hablan explícitamente de la naturaleza en vez de mencionar 
a un supuesto Dios. Voy a hablar en el marco de la ciencia y 
por eso prefiero la palabra naturaleza; la teología y los sermones 
del Domingo no tienen lugar aquí, aparte de esta sección. 

Subsección 5: LIBERTAD POLÍTICA.

Han existido definiciones de carácter político, por ejemplo 
en J. S. Mill (1859), de libertad como independencia de las pre-
siones o coacciones procedentes de la comunidad de otros hom-
bres a la que uno pertenece (Ferrater Mora 1994, “libertad”). La 
presente obra no versa sobre política ni sobre jurisdicción. Ni la 
política ni el orden jurídico nos conciernen en cuanto a que ten-
gan algo que decir acerca de qué es el hombre. No niego la im-
portancia de esta libertad, pero su papel está en investigar el 
“deber ser” y no el “ser”, nos dicen lo que está o debe estar 
permitido. En cuanto al “ser”, la libertad no es un decreto de 
estado, no somos libres porque en algún lugar de la declaración 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

38

de independencia de los Estados Unidos se diga que el hombre 
nace libre, por ejemplo; o porque en el artículo VI de la Decla-
ración de los derechos del hombre se diga que “la libertad con-
siste en hacer todo aquello que no perjudique a los demás”. No 
es suficiente con que lo diga un panfleto político. El libre albe-
drío es algo más que un permiso para hacer algo, es libertad de 
“poder querer” no sólo libertad de “poder hacer” lo que está 
permitido hacer. Por consiguiente, debe quedar claro que no me 
referiré a la “libertad de poder ejercer unos derechos”.

Subsección 6: LIBERTAD Y RACIONALIDAD.

Hay una acepción de libertad que versa sobre la capacidad 
racional o de determinación racional del hombre. Aparece esto 
en Hegel5 , y también aparece en un segundo modo de entender 
la libertad en Spinoza (“Ética”, 1677, parte 5)6 . Se es libre en 
cuanto se sigue el dictamen de la razón, por el conocimiento 
racional de la necesidad a que se ve sometida la naturaleza y 
nosotros mismos, el modo necesario con que están concatena-
dos nuestros actos. Spinoza sigue por tanto la célebre fórmula 
estoica: “la libertad es la conciencia de la necesidad”. La volun-
tad y el entendimiento son lo mismo (Spinoza 1677, parte II, 
prop. XLIX, Corolario). Un amor a Dios, expresado al modo 

                                                          
5En Hegel, sin embargo, nos encontramos con un sistema totalizador en el 

que la libertad, tal y como la he definido, es la “libertad de la Idea”. El libre 
albedrío no es la verdadera libertad. Hegel entiende la libertad, entonces, co-
mo autodeterminación, en cuanto que el ser, la Idea, se determina racional-
mente desde el momento que vuelve a ser sí mismo y despide definitivamente 
a la naturaleza.

6En Spinoza, se distinguen claramente dos contextos diferentes referidos a la 
palabra “libertad”: uno referente al libre albedrío mencionado en §1 y al que 
me referiré más ampliamente en §3; y otro segundo al que se hace referencia 
al final de su gran obra, la “Ética”. Es a este segundo contexto al que me refie-
ro en el presente párrafo. Ambos contextos difieren y la afirmación de uno no 
implica la afirmación del otro; tampoco su negación. No se excluyen ni se 
incluyen; simplemente se refieren a cosas distintas. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

39

peculiar de Spinoza, y al modo especial que tiene Spinoza de 
entender a Dios, es a lo que se reduce nuestra auténtica libertad, 
aquélla que no nos viene dada por ser lo que somos sino que 
debe ser buscada. Al igual que en cuestiones políticas, las con-
sideraciones éticas—de lo que el hombre debe buscar—, no 
pueden constituir una descripción de lo que son las cosas. Pien-
so que no es suficiente con dar una definición como: “Entiendo
por bueno lo que sabemos con certeza que nos es útil” (Spinoza 
1677, parte IV, def. I). No niego el interés de la ética, pero no 
es ontología.

Leibniz (trad. “Escritos sobre...”; “Die philosophischen 
Schriften”) defiende también una libertad de los seres raciona-
les de un modo similar al que lo hace Spinoza. Para Leibniz y 
Spinoza, la naturaleza sigue un curso determinado, y el obrar y 
pensar del hombre como parte de la naturaleza están determina-
dos. Ahora bien, mientras que en Spinoza el determinismo y la 
necesidad son una y la misma cosa, tomando matices fatalistas 
(ver §3), en Leibniz no hay este fatalismo al hacer distinción 
entre distintas necesidades. El determinismo del último se deri-
va de un finalismo, mientras que en Spinoza es interpretable 
como una causalidad eficiente. En Spinoza el acontecer del 
mundo es uno y el pensamiento es un atributo. En Leibniz, sin 
embargo, se da un paralelismo de ambos mundos que corren 
determinados de modo separado: la materia con sus determina-
ciones causales, y el espíritu con sus determinaciones internas, 
que no obstante están sincronizadas con las primeras, escritas en 
el destino de forma tan inamovible como las primeras:

“Que todo es producido por un destino fijo es tan cierto co-
mo que tres por tres son nueve. Pues el destino consiste en que 
todo está mutuamente entrelazado, como en una cadena, y es 
tan infalible lo que ocurrirá, como es infalible lo que ha ocu-
rrido, una vez que ha ocurrido.” Leibniz (trad. “Escritos so-
bre...”, p. 13) 

En Leibniz, la libertad es sabiduría y potencia, esa potencia 
de poder obrar de otro modo—es decir, poder hacer lo contra-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

40

rio—aunque estemos determinados a no hacerlo. La libertad no 
es una indiferencia absurda, por eso atiende a razones y se mue-
ve por ellas, 

“...contentémonos, pues, con una libertad deseable y próxi-
ma a la de Dios, la cual nos predispone a escoger y obrar bien, 
y no pretendamos esa libertad penosa, por no decir quimérica, 
de hallarse sumido en la incertidumbre y en un perpetuo ato-
lladero.” Leibniz (trad. “Escritos sobre...”, p. 209)

Define una libertad que está totalmente determinada, aunque 
no de modo necesario porque según él lo contrario sería posible; 
no lo es en modo absoluto pero sí sería posible en un modo 
hipotético, la elección tiene siempre sus razones que inclinan 
sin que ello conlleve una necesidad. Dios escoge lo mejor, lo 
perfecto. Lo imperfecto no ocurre pero no por ser imposible 
sino por ser imperfecto (Leibniz 1684). En esto se distingue de 
la necesidad, que requiere imposibilidad, incurrir en contradic-
ciones lógicas. Para Leibniz, cada alma es una substancia abso-
luta que no recibe influencia extraña alguna. Ella aporta su de-
terminación al mundo, es portadora de un destino originario. La 
vida de cada hombre es el camino para cumplir su destino prís-
tino. La libertad también reside pues en esta independencia de 
los seres inteligentes. El mundo se rige por una armonía cósmi-
ca, y la mente actúa bajo sus determinantes internos paralela-
mente al exterior, como dos relojes que van en exacta coinci-
dencia. Así confluyen la extensión y el pensamiento, la materia 
y el espíritu. 

La libertad de Leibniz, a pesar de sus pretensiones ontológi-
cas, no logra ir más allá de una proclamación de la racionalidad 
como virtud de los hombres excelentes, pues, como expliqué 
anteriormente refiriéndome a Spinoza, en la naturaleza no está 
la idea de bondad o virtud. Se queda en preceptos morales sin 
que sus argumentaciones metafísicas lleguen a cuajar una de-
fensa consistente, bajo mi punto de vista. Ese tipo de libertad, 
debido a que lo contrario de lo elegido no es imposible, no se 
refiere a la relación actual del hombre con la naturaleza sino 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

41

hipotética, de posibles (ver §2.3). No es imposible lo contrario 
pero no se va a dar realmente en acto, en el mundo de los seres 
humanos que juzgamos libres o no. ¿De qué nos sirve saber que 
podemos elegir una opción B si se va a escoger la opción A con 
toda certeza? Ciertamente, Leibniz manifiesta apartarse de la 
noción de necesidad física aplicada a los hombres. No hay leyes 
que gobiernen la elección, como podría haber en otros cuerpos 
de la naturaleza. Sin embargo, hay razones para que las cosas 
ocurran de un modo y no de otro y no existe indiferencia en las 
elecciones de la mente (ver §3.3- Cap. 7). Esto hace que su 
acepción de libertad se aleje bastante del concepto de libre al-
bedrío definido en la primera sección.

Subsección 7: LIBERTAD SEGÚN KANT.

No todos los caminos se separan por un problema de defini-
ciones. También el modo en que se pretende resolver el pro-
blema hace divergir opiniones. A mi modo de ver, Kant (1788, 
1926, 1928) (Iribarne 1981) ha utilizado un concepto de libertad 
apropiado. La definición dada en §1 recoge esta tradición kan-
tiana iniciada por uno de los filósofos más influyentes en los 
últimos dos siglos en cuanto a las discusiones acerca de la liber-
tad. Esto indica que en el presente trabajo no se está proponien-
do una noción de libertad extraña ni rebuscada, sino anclada en 
la tradición filosófica de la que, como veremos en §3, son partí-
cipes destacados pensadores.

Kant afirma que la libertad no se puede inferir a partir de la 
experiencia ni de la razón teórica. La única salida que vio Kant 
al problema fue la de considerar la existencia de la libertad ne-
cesaria para mantener las leyes morales. ¿Y qué hace mantener-
se a las leyes morales? 

“... la realidad objetiva de la ley moral no puede ser demos-
trada por ninguna deducción, por ningún esfuerzo de la razón 
teórica, especulativa o apoyada empíricamente, y, por tanto, 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

42

aun si se quiere renunciar a la certidumbre apodíctica, no pue-
de tampoco ser confirmada por la experiencia y demostrada así 
a posteriori; sin embargo, se mantiene firme sobre sí misma.”
Kant (1788, p. 68) 

El hecho de la moralidad excluye, según Kant, toda condi-
ción sensible de determinación, y la razón no apela a ninguna 
otra cosa para su existencia. El objeto de la moralidad es el su-
premo bien, y éste no determina porque se es libre de seguir su 
camino o no. A este mundo moral fuera del mundo de los fe-
nómenos, Kant lo denominó “noúmeno”. Sin la libertad, la ley 
moral no se encontraría en nosotros: la libertad es la “ratio es-
sendi” de la ley. Y es imposible para nosotros tener una con-
ciencia inmediata de la libertad; por lo tanto, debe admitirse que 
la ley es la “ratio cognoscendi” de la libertad (Iribarne 1981). 

Kant distingue las acciones en cuanto fenómenos, como algo 
que acontece sometido a causas determinantes, y el obrar espon-
táneo, donde el sujeto no es pasivo; la libertad pura actúa con-
forme a leyes que determinan principios internos, mas no se 
presentan ante los sentidos, ni tampoco se puede entender. La 
libertad es incondicionamiento, es una facultad de absoluta es-
pontaneidad, cuya esencia es la autodeterminación, la indepen-
dencia de toda determinación externa. La libertad en la voluntad 
interna del individuo impulsa sus actos y no está condicionada 
por nada, ni siquiera por el mismo objeto del querer, no está 
condicionada por la búsqueda de placer o felicidad, es indepen-
diente de todo lo empírico o sensible. 

Al mismo tiempo que todo acto puede ser examinado desde 
el punto de vista fenoménico, considerando que todos los actos 
están atados por una causalidad, también están incondicionados 
desde el punto de vista nouménico. El mundo de los noúmenos 
no se puede conocer por la razón, es intemporal, no sometido a 
reglas de sucesión y, por consiguiente, libre del orden causal 
fenoménico. Moralmente, podemos ver dos actos consecutivos 
y negar que haya nexo de por medio aunque lo hubiese exami-
nando los procesos físicos que tienen lugar entre los mismos. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

43

“Se puede, pues, admitir que si para nosotros fuere posible 
tener en el modo de pensar de un hombre, tal y como se mues-
tra por actos interiores y exteriores, una visión tan profunda 
que todo motor, aun el más insignificante, nos fuera conocido, y 
del mismo modo todas las circunstancias exteriores que operen 
sobre él, se podría calcular con seguridad la conducta de un 
hombre en lo porvenir, como los eclipses de sol o de luna, y, sin 
embargo, sostener que el hombre es libre.” Kant (1788, p. 125) 

Sin meterse con detalle a discutir estas ideas, sí he de decir 
que la afirmación de la existencia de una moralidad autónoma 
de toda determinación fenoménica es una afirmación discutible, 
no es irrefutable. Kant dice: “... [la realidad objetiva de la ley 
moral] se mantiene firme sobre sí misma.” (Kant 1788, p. 68) 
Sin embargo, veo que esa firmeza sobre sí misma de la ley mo-
ral no es tan evidente. La objeción máxima se deriva, en mi 
opinión, de querer basar la existencia ontológica de la libertad 
en el deber-ser sin que este último haya sido previamente fun-
damentado en algo. No puede probarse que las leyes morales 
sean necesarias desde un punto de visto objetivo, aunque para 
Kant su conocimiento es inmediato; y, por el contrario, sí puede 
argumentarse objetivamente que son un producto humano o 
social derivado de instintos básicos como la supervivencia o la 
conservación de poder7 . Pretendo así, con estas palabras, dar a 
conocer mi postura de no-conformidad con la solución “mo-
ral” para mostrarme congruente a la hora de tomar la alternati-
va de realizar un análisis en el marco de la ciencia contemporá-
nea dejando de lado de antemano esta posibilidad. Efectiva-
mente, como veía Kant, ni la razón ni la experiencia son 
suficientes para probar la libertad. En esta obra, sin embargo, se 
pretende argumentar lo contrario, para lo cual sí es posible acu-
dir a la razón y la experiencia. 

                                                          
7Me estoy refiriendo, claro está, a la crítica que Nietzsche realizó acerca de 

la existencia de leyes morales. No me extenderé sobre este punto, que podría 
dar lugar a muchas páginas de disquisiciones que nos descentrarían de nuestro 
propósito.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

44

Una posición todavía más extrema en esta línea dentro de los 
postkantianos es la de Fichte, el más firme defensor de la liber-
tad, al menos en una primera etapa de su pensamiento. Luego 
derivaría construcciones filosóficas en cierto modo contrapues-
tas a las primeras en lo que al tema de la libertad se refiere. Para 
el primer Fichte “la libertad es el punto de partida de toda filo-
sofía” (Heimsoeth 1990, p. 239). Opino que no es buen método 
poner como punto de partida de un sistema filosófico algo no-
inmediato ni evidente como la libertad. Schelling pasa también 
por varias etapas en su pensamiento en cuanto al tema de la li-
bertad. En su primer libro sobre la libertad (Schelling, “Von
ich...”) sostiene la misma teoría que Kant, pero se separa de él 
al afirmar que la libertad trascendental no es realizada por la 
forma de la ley moral, sino también por la materia de la misma. 
Sin embargo, en su obra posterior “Investigaciones sobre la 
esencia de la libertad...” (Schelling 1809) analiza el concepto 
de libertad del hombre gracias a su “ser en Dios”, a su fusión 
con el Absoluto.

Subsección 8: LIBERTAD EXISTENCIALISTA

Se aparta también del planteamiento pretendido el pensa-
miento existencialista. Éste manifiesta aborrecer la comparación 
de la libertad con lo empírico. La libertad existencial es inapre-
hensible, es decir, no puede ser conceptualizada porque para 
ella no existe ningún concepto, según Jaspers (1956). En este 
tipo de pensamiento, la libertad no se prueba por la inteligencia, 
sino por la acción. Incluso las argumentaciones no deben tratar 
de demostrarla como algo empírico, como algo objetivo que 
puede ser indagado por la razón, de lo cual Jaspers admite que 
una libertad así habría de ser negada, sino que simplemente se 
deben dar argumentos esclarecedores. 

Tampoco cabe aquí la discusión de la idea heideggeriana 
(Heidegger 1949) (de Waelhens 1952, p. 272) de libertad con-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

45

sistente en ser para sí mismo su propio fundamento, fundamento 
de la posibilidad de la esencia humana; ni la idea sartriana de 
que existencia y libertad son inseparables por definición y en 
consecuencia el hombre está condenado a ser libre (Sartre 
1943). Lo cierto es que el existencialismo parte de la afirmación 
de la libertad absoluta del ser humano, considerando de partida 
que sus actos no están determinados, que los actos son “causa 
sui”. El “pour soi” está obligado a ser libre, a decidir en cada 
momento por sí mismo, a sostenerse sobre la nada. Entiendo, 
como los existencialistas, que la libertad se instaure en el vérti-
ce originario de la propia existencia, pero sus argumentos “es-
clarecedores” son más bien oscuros y no dejan lugar para un 
conocimiento sobre la “verdad” de la relación hombre-
naturaleza.

Sección 3: ALGUNOS PREDECESORES HISTÓRICOS 
CONTRA EL LIBRE ALBEDRÍO.

Son muchos los filósofos que han refutado el libre albedrío y 
tratar de comentarlos a todos sería, como ya dije en §1, un tra-
bajo que excede las pretensiones de este libro. Hobbes, Spinoza 
y Schopenhauer serán algunos ejemplos cuya respuesta al pro-
blema describiré brevemente seleccionando algunas citas. 

Hobbes    (1654) viene a conceptuar de un modo similar el 
término “libertad” a como se ha hecho en §1, aunque con algu-
nas diferencias. Para él, se trata de querer lo que llegamos a 
querer, que el origen del querer sea nuestro y no externo. La 
cuestión no está en saber si un ser humano puede elegir lo que 
hacer según su querer último, sino en saber si la causa que pro-
curó tal elección depende de su voluntad o de alguna otra cosa 
que no está en su poder. Y quien dice voluntad de elegir actos, 
dice razonamientos o sentimientos. Eso es lo que entiende 
cuando se hace la pregunta de si somos libres o no. Se trata de 
que las potencialidades humanas hayan sido desarrolladas con 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

46

independencia de la “naturaleza” que constituye al hombre, con 
leyes externas a la materia natural. Se trata de ver si el hombre 
es algo más que naturaleza o si, por el contrario, no se distingue 
de la necesidad que gobierna cualquier otro suceso. 

Quizás la palabra naturaleza es un poco extraña en los textos 
de Hobbes; lo más usual es su mención bajo el nombre de “ne-
cesidad”, que recoge en el mismo término la omnipotencia divi-
na de un Dios que quiere siempre hacer lo justo, aunque pueda 
parecer injusto a nuestro limitado entendimiento. Excluyamos 
de nuestra discusión los temas específicamente teológicos y 
quedémonos con el de la necesidad. La tradición de mezclar la 
teología racional con la filosofía todavía no había sido extermi-
nada en la época en que Hobbes vivió. Para él, nuestra voluntad 
es reemplazada por la de Dios, tema que no nos atañe, pero, por 
lo demás, parece correcto aceptar las afirmaciones de Hobbes y 
ver que la libertad nos es denegada. La necesidad en Hobbes es 
también entendida como un determinismo, el cual, como vere-
mos, se cuestiona dentro de la ciencia contemporánea, y no lo 
incluyo en la definición propuesta. El modo de entender la natu-
raleza en §1 es más amplio, por tanto, que en Hobbes. 

Hobbes rechazará sin concesiones la libertad de querer:
“...yo puedo querer si quiero me parece una expresión ab-

surda.” (Hobbes 1654, p. 133)
“...hay causas ciertas y necesarias que inducen a todo hom-

bre a querer lo que él quiere.” (Hobbes 1654, p. 161)
Para él puede haber elección libre de coacción, es decir “por 

las buenas”, sin por ello perder un ápice de terreno la necesidad. 
No se trata por tanto de libertad de necesidad8 . 

                                                          
8Algunos autores suelen incluir a Hobbes entre los compatibilistas clásicos 

(véase Honderich (1993, cap. 8) o Dennett (1985)), es decir, que hacen com-
patible el determinismo y la libertad, pero eso es así porque se refieren a la 
libertad de coacción, la cual, aunque afirmada por Hobbes, queda relegada a 
un segundo plano, y tampoco interesa en este trabajo como ya quedó dicho en 
la introducción. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

47

En las acciones voluntarias “elección y necesidad van jun-
tas” (Hobbes 1654, p. 134), dándose una libertad de coacción. 
Aunque, “la cuestión...no está en si un hombre es un libre 
agente... sino si la voluntad de [hacer algo] o la voluntad de 
abstenerse depende de su voluntad o de alguna otra cosa que 
esté en su poder” (Hobbes 1654, pp. 132-133). La libertad de 
elección no es tal libertad en el sentido en que la hemos defini-
do, como ya se ha visto en §2.2, y no quita la necesidad de ele-
gir:

“...los caballos, perros y otras bestias a menudo vacilan an-
te el camino que van a tomar, retrocediendo el caballo al per-
cibir una figura extraña y avanzando de nuevo para evitar la 
espuela. ¿Y qué hace el hombre que delibera sino ora proceder 
a la acción ora retraerse, según lo atraiga la esperanza de un 
mayor bien o lo aleje el miedo de un mal mayor?” (Hobbes 
1654, pp. 136-137) 

“Cada cual es llevado a apetecer aquello que es bueno para 
él y a huir de aquello que para él es malo, pero sobre todo del 
mayor de los males naturales, que es la muerte; y ello, en virtud 
de una cierta necesidad de la naturaleza no menor que aquella 
que lleva a la piedra a caer.” (Hobbes 1642, cap. 1, secc. 7) 

Su argumento aniquilador de toda capacidad interna de ac-
tuar por sí misma sienta fuertemente las bases en el concepto de 
una necesidad que no proviene de nosotros mismos. Hacemos lo 
que hacemos y pensamos lo que pensamos por esa necesidad 
ajena a nuestro ser. Su planteamiento se muestra muy claro, sin 
ninguna tergiversación del lenguaje. Su concepto de “necesi-
dad” es implacable, sin complicaciones: las cosas son así y no-
                                                                                                                  

 El obispo Bramhall, en su conocida disputa mantenida con Hobbes en 
referencia al tema de la libertad, acusa a Hobbes de negar la “libertad verdade-
ra”. Para Bramhall ésta es la que consiste en la capacidad electiva de la volun-
tad racional (Bramhall 1655) y es así como hay que afirmarla y no conformar-
se con la libertad de coacción que no es sino una libertad infantil... como la de 
los animales salvajes. Efectivamente, pienso como Bramhall que la libertad de 
coacción es una libertad infantil, pero es la única que pudo defender Hobbes 
en el mundo de la necesidad. La “libertad verdadera” tuvo que ser negada. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

48

sotros no podemos hacer nada para que puedan ser de otro mo-
do. Desprecia Hobbes esos juegos de palabras en torno a los 
distintos tipos de necesidad:

“...cómo una cosa fácil y llana, pero al mismo tiempo falsa, 
pueda, mediante el grave uso de términos como necesidad hipo-
tética y necesidad de suposición y otros parecidos de los Esco-
lásticos, ser oscurecida y presentada como doctrina profunda.”
(Hobbes 1654, p. 154) 

Hacemos lo que hacemos y pensamos lo que pensamos por 
esa necesidad ajena a nuestro ser. Se trata de un aniquilamiento 
del “Yo” como ente separado del resto de lo existente. Y es que 
para Hobbes la voluntad es el acto, que no la facultad de querer. 

Spinoza es otro filósofo excepcional que ha tomado parte 
en la discusión, y también se manifestó en contra de la libertad 
tal como la entendemos aquí. Una manifiesta negación de la 
libertad aparece explícitamente en textos como:

“...los hombres creen ser libres sólo a causa de que son 
conscientes de sus acciones, e ignorantes de las causas que las 
determinan, y, además, porque las decisiones del alma no son 
otra cosa que los apetitos mismos, y varían según la diversa 
disposición del cuerpo, pues cada cual se comporta según su 
afecto(...) quienes creen que hablan, o callan, o hacen cual-
quier cosa, por libre decisión del alma, sueñan con los ojos 
abiertos.” (Spinoza 1677, parte III, prop. II, escolio) 

El alma y el cuerpo son una misma cosa que se concibe ya 
bajo el atributo del pensamiento, ya bajo el de la extensión:

“...las decisiones del alma no son otra cosa que los apetitos 
mismo, y varían según la diversa disposición del cuerpo.” (Spi-
noza 1677, parte II, prop. II, escolio)

“No hay en el alma ninguna voluntad absoluta o libre, sino 
que el alma es determinada a querer esto o aquello por una 
causa, que también es determinada por otra, y así hasta el infi-
nito.” (Spinoza 1677, parte II, prop. XLVIII) 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

49

Nuestros afectos, nuestros pensamientos, nuestros actos ocu-
rren de modo necesario. El ser humano no es un imperio aparte 
del resto de la naturaleza sino que está inmerso en la misma. El 
hombre no es sustancia, su actividad no puede ser nunca autó-
noma, sino que estará siempre determinada del exterior. La vo-
luntad libre se sustituye por el deseo; es el “deseo” lo que cons-
tituye la esencia del hombre, y no la voluntad (Domínguez 
1995).

Sin embargo, Spinoza ha de manifestar que el hombre es li-
bre según otro modo de entender la libertad (visto en §2.6) que 
no es a la que nos referimos. La primera manera de entender la 
libertad que tiene Spinoza, la cual niega, es la que tiene más 
relación con la definición previamente dada en §1. La segunda 
manera de entender la libertad se refiere a algo distinto, a la vir-
tud de los seres racionales. 

Schopenhauer,    más cercano a nuestros tiempos, ha de re-
petir los manifiestos anteriores. También da una descripción 
muy similar a la propuesta cuando habla de la “libertad moral”9

. Él afirmaba que el problema está en saber si podemos querer 
lo que queremos, si somos libres queriendo, si podemos querer 
lo que queremos y querer lo que queremos querer, y así hasta el 
infinito. Una voluntad libre sería aquélla que no depende de 
ninguna razón, que no fuese determinada por nada de acuerdo 
con regla alguna. Puedo hacer lo que quiero si quiero; he ahí la 
cuestión: el origen del querer. 

Cada acto de la voluntad se corresponde con un acto del 
cuerpo. La libertad “moral”, nombre con el que designa al libre 
albedrío en cuestión, no existe. 

                                                          
9Para Schopenhauer hay tres tipos de libertad: física, intelectual y moral. La 

libertad física es la ausencia de obstáculos materiales. La libertad intelectual 
se aplica a la acción bajo pleno uso de la conciencia, sin embriaguez, locura, 
etc. La libertad moral es la libertad de querer, el “liberum arbitrium” propia-
mente dicho, y en la que Schopenhauer centra su trabajo “Sobre la libertad de 
la voluntad” (Schopenhauer 1841). 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

50

“...pensemos en un hombre que, estando en la calle, se dije-
ra: ‘Son las 6 de la tarde, la jornada de trabajo ha terminado. 
Ahora puedo dar un paseo; o puedo ir al club; puedo también 
subir a la torre, a ver ponerse el sol; también puedo ir al tea-
tro; y puedo visitar a este o aquel amigo; puedo también bajar 
hacia la puerta de la ciudad, hasta el ancho mundo, y no volver 
nunca. Todo eso depende sólo de mí, tengo total libertad para 
ello; sin embargo, ahora no hago nada de eso sino que, igual 
de voluntariamente, me voy a casa con mi mujer’. Esto es exac-
tamente igual que si el agua dijera: ‘Puedo formar altas olas 
(¡sí! en el mar y la tempestad); puedo bajar impestuosa (¡sí! en 
el cauce de la corriente); puedo precipitarme espumosa y bur-
bujeante (¡sí! en la cascada); puedo subir libre hasta el aire en 
forma de chorro (¡sí! en los surtidores); puedo, en fin, cocer y 
desaparecer (¡sí! a 80º de calor10); sin embargo, ahora no hago 
nada de todo eso sino que me quedo voluntariamente quieta y 
clara en el especular estanque’. Así como el agua sólo puede 
hacer todo aquello cuando se producen las causas determinan-
tes de una cosa o la otra, igualmente aquel hombre no puede 
hacer lo que imagina poder más que bajo la misma condi-
ción.(...) Volvamos ahora a aquel hombre presentado que deli-
beraba a las 6, y supongamos que se da cuenta de que yo estoy 
ante él, que filosofo sobre él y niego su libertad para todas 
aquellas acciones posibles para él; entonces podría fácilmente 
ocurrir que él, para rebatirme, ejecutara una de ellas: pero 
entonces, habría sido precisamente mi negación y su efecto so-
bre su espíritu de contradicción el motivo que le forzase a 
ello.” (Schopenhauer 1841, pp. 73-74)

No es necesario comentar lo que significan estas palabras tan 
claras, creo que se explican por sí solas. Nos dicen que el querer 
no lo controla el propio individuo, que “puedo querer lo que 
quiero” no contiene nada. Ser libre y ser algo (ser una creación 
de Dios o de la naturaleza) son dos cosas excluyentes, contra-

                                                          
10 Obviamente, aquí hay un error, pues la temperatura de ebullición en con-

diciones normales de presión es 100 grados centígrados. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

51

dictorias (Schopenhauer 1851, seccs. 9; 13). Si se es un produc-
to de la naturaleza, no se puede estar desligado de la misma, no 
se puede estar y no estar en la naturaleza al mismo tiempo, y, 
evidentemente, nosotros estamos en la naturaleza. Schopen-
hauer admite la libertad, pero no nuestra libertad como seres 
independientes de la naturaleza sino todo lo contrario: la natura-
leza es libre de ejecutar sus actos en nuestros cuerpos. 

Terminaré la alusión a Schopenhauer con un par de citas 
que, en mi opinión, dan bastante en el clavo en la cuestión de 
por qué algunos creen que hay libertad y otros no: 

“La pregunta por la libertad de la voluntad es realmente 
una piedra de toque sobre la que se pueden distinguir los espí-
ritus que piensan profundamente de los superficiales, o bien un 
hito donde ambos se separan, al afirmar los primeros en su to-
talidad el necesario producirse de la acción con un carácter y 
motivo dados, mientras que los últimos mantienen junto con la 
gran masa la libertad de la voluntad. Luego hay todavía una 
clase intermedia que, sintiéndose confusa, se bambolea a un 
lado y otro, cambia su propio objetivo y el de los demás, se re-
fugia en palabras y frases, o lía y relía la cuestión hasta que ya 
no se sabe de qué va.” Schopenhauer (1841, pp. 90-91)

“La afirmación de que un ser determinado sea libre, es de-
cir, que en circunstancias dadas puede obrar de ésta o de la 
otra manera, indica que tiene una existencia sin essentia algu-
na; es decir, que solamente existe, sin ser algo; por consiguien-
te, que no es nada, pero que, sin embargo, existe, y, por consi-
guiente, que al mismo tiempo existe y no existe. Aunque esto es 
el colmo del absurdo, no obstante, es bueno para personas que 
no buscan la verdad, sino la manutención, y que, por consi-
guiente, nunca dejarán pasar nada que no esté conforme con su 
galimatías, con la fable convenue, de la cual viven; en vez de la 
refutación, les basta a su impotencia el pasarlo todo por alto.”
Schopenhauer (1851, secc. 13)



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

52

Sección 4: CIENCIAS NATURALES CONTEMPORÁNEAS 
Y LIBRE ALBEDRÍO.

En esta sección, comenzaré por explicar la conexión entre 
ciencia y libertad, asunto que trataré en diversos capítulos. Será 
un tema a plantear continuamente dentro de este trabajo. 

La perspectiva contemporánea no es una forma de pensar 
única pues, no sólo históricamente sino fijado un tiempo como 
es el actual, hay gran cantidad de líneas argumentales de muy 
diversos tipos, a veces opuestas. No se puede hablar de un pen-
samiento contemporáneo, o de la idea que se tiene actualmente 
acerca de un concepto, y menos aún si se trata de un concepto 
tan filosófico como el de la libertad en el que de ningún modo 
hay un consenso, ni lo hubo, ni será fácil alcanzarlo, aunque no 
tiene por qué ser imposible. Lo que haré será centrarme en un 
modo de pensar el mundo, que dicho sea de paso es precisamen-
te el que pretendo defender, como es usual hacer. El ámbito 
contemporáneo donde quiero centrar la discusión es el de los 
científicos, el pensamiento científico. Tampoco el pensamiento 
científico es único, pero al menos he restringido en una buena 
parte la cantidad de posibilidades. Y digo “ciencia” en un senti-
do bastante restrictivo. Entendiendo ésta dentro de un contexto 
positivista clásico como el de Comte (1842) restringido a las 
ciencias naturales, no en el sentido amplio que se le da en la 
actualidad, en la que la palabra recoge casi cualquier manifesta-
ción del saber humano incluidas ciertas humanidades, donde la 
característica general del conocimiento científico que se hace 
valer es la independencia de las opiniones particulares y la bús-
queda objetiva de un consenso general (Ziman 1968) sobre ese 
conocimiento. Me refiero a la física, química, biología, geolo-
gía, astronomía y similares. No me refiero por tanto a las cien-
cias formales, como la lógica y las matemáticas ni a las ciencias 
sociales, como la sociología o la economía, que son recogidas 
por Comte como ciencias pero se salen fuera de las ciencias 
naturales. Y no me refiero a la psicología ni a lo que en general 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

53

se denomina como ciencias cognitivas, alejadas de lo que clási-
camente se podría entender por ciencia11 . No supone esto des-
precio hacia las otras disciplinas; es simplemente una restric-
ción de enfoques en los temas a desarrollar que, por otra parte, 
como veremos, es suficiente y no precisa de las otras áreas del 
saber para responder a la pregunta sobre la libertad. 

Las ciencias naturales permiten conocer al ser humano. Éstas 
no tienen la solución correcta a todo, pero el conocimiento del 
ser humano no les está vedado. Se puede hablar de él en térmi-
nos científicos como se habla de otros objetos de la naturaleza 
y, aun en caso de que no se pueda, la misma ciencia puede in-
vestigar qué aspectos se salen del marco empírico. El plantea-
miento científico mismo se mostraría capaz de dilucidar en qué 
momento se puede hablar de materia ordinaria bajo el punto de 
vista de la física, o cuándo habría que hablar de otro tipo de sus-
tancias, comportamientos, movimientos,... que se escapan a las 
leyes ordinarias.

Se puede pensar que debería decir algo más acerca de la po-
sición de haber escogido una línea de pensamiento y no otra, o 
al menos dar algunos argumentos, no demasiado profundos pero 
sí suficientes para mantener una consistencia sin caer en la 
afirmación gratuita. Se puede pensar que una refutación del li-
bre albedrío con base a los conocimientos de la ciencia debe 
pasar primero, antes que otra cosa, por el filtro de un juicio crí-
tico sobre ésta. Pero no procederé yo así, y ello es por tres razo-
nes: 1) Que antes de hacer juicio alguno es preferible estudiar lo 
que se trata, o sea, saber bien lo que nos dice la ciencia directa o 
indirectamente acerca de la libertad y el hombre; así pues, pre-
                                                          

11Sabido es que en el ámbito académico siguen registrándose con el nombre 
de ciencias saberes muy diversos, que hacen constar en las matrículas de sus 
asignaturas la categoría de experimental. Sin embargo, no es suficiente con lo 
que diga un real decreto o que la burocracia se estructure según unos ciertos 
cánones. Un saber precisa de algo más que llevar el nombre de ciencia delante 
para serlo realmente. El abuso del lenguaje está presente por doquier en mu-
chas actividades, pero no por ello hay que dejar de pensar en términos más 
rigurosos y hacer distinciones donde claramente se presentan. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

54

fiero trasladar este problema para las escuetas discusiones del 
final del libro12 ; 2) El objetivo de este libro no es la discusión 
de la validez de la ciencia ni defender si se puede reducir el 
hombre a una perspectiva de análisis científico o no. No voy a 
detenerme a discutir si existe una verdad o no, ni tampoco con-
sideraré ideas religiosas, ni nada similar. Lo que se quiere decir 
aquí es que lo que esté fuera de perspectiva científica, con todas 
las consecuencias que eso lleva (la existencia de una verdad, la 
potencia del análisis racional como herramienta para discernir 
esa verdad, etc.) en cuanto al ser humano se refiere, no es mi 
tema. Prescindiré de algunos temas típicos de la filosofía de la 
ciencia, enfocando el problema más hacia una visión conjunta 
de problemas filosóficos en los resultados de la ciencia actual; 
3) Estoy aburrido de esos filósofos de academias que no hacen 
más que dudar de todo lo que es evidente; a eso les enseñaron 
en sus escuelas. Sus argumentaciones me parecen estériles en su 
mayor parte, cuando no especulativas o fantasiosas. La ciencia 
nos dice cómo es la naturaleza, y aunque hay errores en las teo-
rías científicas, éstos sólo se descubren con otras investigaciones 
científicas, no con palabrería hueca. Como me parece que ya hay 
muchos libros que debaten estas cuestiones y como me resultan 
tediosas las discusiones sobre lo que es el conocimiento científi-
co, me saltaré esa parte e iré al grano: ¿qué dice la ciencia del 
mundo? Doy por sentado que la ciencia habla del mundo.

Es muy común que el especialista científico pretenda hacer 
de su pequeño campo de conocimiento un centro de gran impor-
tancia de cara al conocimiento. Así los biólogos proclaman para 
sí el estar en sus manos el dilucidar la libertad del hombre, los 

                                                          
12Se puede alegar que mi metodología es improcedente, y corro el peligro de 

construir un edificio en el aire que al final se desmorone por falta de base. Eso 
es cierto. Lo que sucede es que yo tengo la base pensada anteriormente al 
edificio, pero la pospongo para su posterior exposición porque pienso que mis 
argumentos se verán reforzados con las mismas piezas del edificio que sostie-
ne. De algún modo, también la construcción aguanta de su soporte. Entonces 
es como si todo se sostuviese a sí mismo ¿Es esto lícito? Supongo que sí, 
mientras haya coherencia interna. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

55

químicos apuntan hacia su terreno, los físicos piensan que el 
problema es suyo y de nadie más,... y así cada uno indica su 
terreno como el relevante; y fuera de las ciencias naturales, las 
humanidades especializadas—psicólogos, sociólogos,... —pujan 
también por no perder terreno. Dado que mis conocimientos 
sobre todas las ciencias son limitados, preciso también tener que 
darle más importancia a algunos aspectos que a otros. Quizás 
me centre más en un campo que en otro, pero mi pretensión no 
es proclamar que la clave del asunto está ahí. 

De todos modos, hay cierto consenso dentro del mundo cien-
tífico en general. Juntar hoy en día ciencia y libertad, tal como 
definimos en §1, es lo mismo que cuestionarse, tal y como hace 
G. P. Scott (1985) a lo largo de todo su libro Atoms of living 
flame: “¿Cómo pueden los deseos controlar los átomos?”. El 
cuerpo del hombre está constituido por átomos, nadie duda de 
esto en el marco de la ciencia contemporánea, y sus actos impli-
can el movimiento de tales átomos. La única posibilidad de li-
bertad en el hombre pasa por el movimiento de la materia que 
conforma su cuerpo según órdenes del propio querer autónomo 
del individuo en vez de las leyes de la naturaleza. De ello tratará 
este libro. 

Sección 5: LIBERTAD VERSUS VISIÓN 
DESCENTRALIZADORA DE LA CIENCIA.

Quiero hacer una observación sobre la ciencia: ella siempre 
ha tenido una visión descentralizadora en cuanto al hombre, 
siempre ha negado importancia al hombre entre los seres de la 
naturaleza. La historia de la ciencia es la historia de cómo el 
hombre se ha dado cuenta de su insignificancia en el cosmos. 
La revolución copernicana excluyó al planeta Tierra de ocupar 
una posición privilegiada desplazándolo del centro del Univer-
so. La revolución darwiniana volvió a golpear el orgullo huma-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

56

no, desmitificando su posición entre las especies animales para 
pasar a ser una más. Sin embargo, como veremos, algunos de 
los científicos contemporáneos pretenden cambiar esa tenden-
cia, pretenden argumentar que el hombre es un ente privilegiado 
en la naturaleza porque tiene libertad, ¡en nombre de la ciencia! 
Eso es lo más sorprendente: que basen su antropocentrismo en 
la propia ciencia. 

A medio camino entre ciencia y esoterismo surgen estas in-
terpretaciones que dicen elevar al hombre; su baza: la nueva
ciencia13 . Y son muchos y muy empeñados en destacar que, 
gracias a su enorme capacidad intelectual y sus muchos años de 
trabajo en unas ciencias dificilísimas, han salvado a la humani-
dad por el gran descubrimiento que le brindan: su libertad. 

La visión de que el hombre es libre es compartida por algu-
nos científicos contemporáneos, que se estudiarán en este traba-
jo, incluso en contextos distintos del religioso o irracional. És-
tos se basan en la propia ciencia en que trabajan para decirnos 
que han descubierto la libertad del hombre. De algún modo es-
tán acostumbrados a encontrar cosas nuevas de las que nadie se 
había dado cuenta antes y han extrapolado ese modo de hacer 
investigación para decir que, gracias a su ciencia, se puede afir-
mar que el hombre es libre. Da la misma impresión leyendo sus 
trabajos que cuando uno oye hablar del descubrimiento de un 

                                                          
13Al igual que en otras áreas de la cultura, se ha dado en denominar “New 

age” a las aparentemente nuevas creaciones de estos últimos tiempos. Por lo 
general, se trata de manifestaciones de una cultura ligera para las masas, más 
preocupada por sus aspectos comerciales que por los altos ideales de belleza, 
búsqueda de la verdad, etc. El adjetivo “nuevo” parece ser muy apropiado de 
cara a estos objetivos. Así nos lo hacen ver los publicistas cada vez que en un 
anuncio de detergente utilizan en sus “slogans” la convincente expresión, 
aunque realmente nos estén vendiendo los mismos polvos que se utilizaban 
desde hace muchos años con un nuevo envase. No en vano utilizo esta compa-
ración, porque creo que a la nueva ciencia le sucede algo muy similar. De 
hecho en este trabajo trataré de argumentar que, en los aspectos filosóficos 
más relevantes, “nada nuevo hay bajo el Sol”. Hay avances, por supuesto que 
hay avances, pero son más bien detalles técnicos de interés para el especialista 
y, por lo tanto, poco comerciales. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

57

nuevo planeta, o un fósil de algún ser vivo prehistórico. Esa 
visión, pretendiendo quedarse en la ciencia sin más filosofía, es 
imprudente en mi opinión. Como decía Ludwig Marcuse (“Pe-
simismo...”) refiriéndose a los científicos eminentes que utilizan 
sus teorías científicas para hacer conjeturas sobrenaturales: 
cuando los sabios dan vacaciones a lo exacto, suelen estar espe-
cialmente achacosos y en el estado propio del infantilismo reli-
gioso y eclesiástico que comparten con su feligresía. 

Si bien los trabajos de científicos que intentan extrapolar sus 
resultados para extraer alguna elucubración de carácter huma-
nístico dejan en general mucho que desear, al menos conocen el 
tema a partir del cual extrapolan y su atrevimiento radica en 
querer hablar sin mucha base en un campo donde pocas posi-
ciones serias son posibles. Más grave es el caso de quien ni si-
quiera conoce las teorías científicas y utiliza éstas erróneamen-
te, o utiliza su jerga inapropiadamente para aparentar profun-
didad de conocimientos entre expresiones que no tienen sentido 
alguno, caso de muchos humanistas que gustan de contrastar sus 
ideas con las últimas novedades científicas, quizás impulsados 
por el buen nombre de que gozan las ciencias naturales en cuan-
to a rigor. En una obra de reciente aparición, “Imposturas inte-
lectuales” 14  escrita por los físicos Sokal y Bricmont (1997), se 
                                                          

14Este libro fue escrito en torno a la parodia ideada por uno de los autores, 
Sokal, para denunciar la vaciedad del mensaje oculto tras una jerga pseudo-
científica que muchos pensadores autodenominados de la “postmodernidad” 
utilizan.

La parodia consistió en enviar un artículo (Sokal 1996a) a una prestigiosa 
revista—“Social Text”—donde conocidos filósofos postmodernos suelen 
publicar sus trabajos. En el artículo se adulaban las ideas del constructivismo 
social, que proclama que la realidad física es una construcción lingüística y 
social, y se citaba frecuentemente a los editores de la revista. Sokal se explayó 
escribiendo una buena colección de enredos sin sentido acompañados por citas 
de filósofos postmodernos, dando a entender que la nueva ciencia apoyaba las 
ideas relativistas y subjetivistas del postmodernismo, e incluso defendía las 
ideas políticas de la nueva izquierda postmoderna y antitradicional. El cebo 
fue lo suficientemente atractivo para que su artículo fuese aceptado y publica-
do. Posteriormente, el mismo Sokal (1996b) reveló que aquel trabajo era una 
parodia, una broma que quería gastar a la intelectualidad postmoderna para 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

58

citan numerosos casos de esta índole: malos usos y abusos de la 
terminología físico-matemática con el fin de proclamar mistifi-
caciones múltiples dentro de un muy amplio rango. Autores de 
reconocido prestigio son criticados por Sokal y Bricmont: La-
can, por utilizar erróneamente numerosos términos matemáticos 
para enlazarlos con el psicoanálisis; Baudrillard por hacer uso 
de la teoría del caos para aplicarla entre múltiples malos enten-
didos a la sociología; Deleuze por hacer uso de un abstruso len-
guaje pseudocientífico para la construcción de frases sin senti-
do; etc. Un ejemplo dentro de los postmodernos españoles está 
en el premio “Espasa” de ensayo de 1999 escrito por Antonio 
Escotado (1999) en el que se hace una extrapolación de los 
contenidos de las ciencias físicas contemporáneas (teoría del 
caos, mecánica cuántica, etc.) al análisis de la realidad social. 
Como bien señaló el físico español Fernández Rañada (2000), el 
libro sólo añade confusión a la confusión haciendo uso de “una
larga serie de disparates, irrelevancias pomposas y errores de 
bulto, en especial sobre las ideas de física”.

He aquí la causa de esta obra. Pretendo seguir una línea de 
trabajo similar a la de Sokal y Bricmont: tratando de desmontar 
las especulaciones inapropiadas derivadas de malas extrapola-
ciones de las ciencias naturales contemporáneas. En vista de la 
proliferación desmesurada de trabajos que abusan de la termino-
logía científica para referirse a misticismos múltiples, entre los 
cuales se halla el de la libertad, por parte de autores de recono-
cido prestigio15 científico y/o filosófico, me pareció conveniente 
                                                                                                                  
mostrar que se les puede engañar fácilmente igual que ellos engañan con tex-
tos que no entiende ni el que lo escribe. No sólo las citas de los pensadores 
que mencionaba eran un sin sentido, sino que él trató de corroborarlas con 
argumentos de un creciente grado de estupidez y falacia: diciendo que la cons-
tante de gravitación universal G y la constante matemática π han dejado de ser 
constantes con la nueva ciencia; hablando de un espacio-tiempo subjetivo en 
nombre de las teorías de la relatividad y/o cuántica; abogando por la igualdad 
de clases sociales en nombre del axioma matemático de igualdad (que dice 
que dos conjuntos son iguales si y sólo si tienen los mismos elementos); etc. 

15Quizás en vez de prestigio debiera utilizar la palabra fama, publicidad o 
popularidad. Lo que quiero decir es que tienen una amplia influencia, sus 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

59

revisar los argumentos contra el libre albedrío dados por filóso-
fos clásicos como Hobbes, Spinoza o Schopenhauer, así como 
estudiar las aportaciones de esa nueva ciencia en lo que atañe al 
tema. Una refutación de la libertad buscará el restablecimiento 
de la tradición descentralizadora de la ciencia ante las oleadas 
publicitarias de que la nueva ciencia trastoca la posición del 
hombre con respecto a la naturaleza. 

                                                                                                                  
libros tienen amplia difusión, ya sea porque hay muchos a quienes ha conven-
cido la campaña de “marketing” y las seductoras ideas que ellos barajan, o 
bien porque se lo han sabido ganar por su alto talante pensador, no se sabe. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

61

Capítulo II: EL PROGRAMA REDUCCIONISTA 
 DE LAS CIENCIAS. 

Hemos de plantearnos el tipo de relación entre el ser humano 
y el contenido de las ciencias. De lo que se trata es de saber si 
podemos aplicar la ciencia al hombre del mismo modo que se 
aplica a otros sistemas que no son el ser humano, y estamos 
obligados a referirnos al reduccionismo si pretendemos hablar 
del hombre desde el punto de vista de la física vinculada a otras 
ciencias.

Se tratarán los reduccionismos a todos los niveles, pero el 
tema central de este trabajo no es el reduccionismo de los nive-
les básicos—por ejemplo, de la reducción de moléculas a áto-
mos—, así que no voy a extenderme demasiado en ellos, sólo 
dedicaré el presente capítulo a los mismos. Es mi intención en 
éste dejar lo suficientemente clara la posición a defender justifi-
cándola adecuadamente, sin hacer un recorrido extenso por to-
das las críticas y contracríticas existentes acerca del controver-
tido tema. No se puede uno estancar en un punto eternamente, 
hay que llevar más allá las conclusiones, y eso será lo que se 
realice en otros capítulos del libro: discutir acerca de los niveles 
más complejos en la reducción del ser humano a elementos físi-
cos.

Sección 1: REDUCCIONISMO ONTOLÓGICO.

Es increíble la cantidad de bibliografía que se ha generado 
en torno al asunto del reduccionismo. Aunque mayormente pa-
rece existir un interés general por obscurecer la cuestión más 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

62

que aclararla. Da la impresión de que algunos autores, insatisfe-
chos con la claridad que se percibe en algunas definiciones, in-
tentan complicarlas lo suficiente hasta que no se sepa de qué se 
está hablando para, posteriormente, entre la confusión, acudir a 
la salvación con la proposición de algún nuevo “-ismo”16 . 

En contra de la corriente mayoritaria, voy a usar una defini-
ción sencilla que no deje lugar a dudas ni posea alguna trampa 
lingüística sobre la que enredarnos. Reduccionismo: el todo es 
el conjunto de las partes y sus interacciones. Debemos enten-
der el “es” en el sentido usual de ser o existencia ontológica. 
“Conjunto” es sinónimo de reunión o suma. “Partes” hace men-
ción a una partición o fragmentación arbitraria siempre que uno 
incluya todos los elementos existentes, aunque esta división no 
tiene por qué ser inherente al propio ser sino conveniente o en-
focada desde un punto de vista subjetivo cualquiera. Lo ontoló-
gico es el todo y su equivalencia con la suma de las partes y sus 
interacciones; la propia división es una representación mental 
que no tiene valor de realidad. 

Dado que no se especifica a qué nivel de partición se refie-
re17 , se entiende que puede ser cualquiera. Es decir, el todo está 
compuesto de unas ciertas partes en un determinado nivel de 
partición y esas partes están compuestas a su vez de subpartes, 
etc. El todo puede ser todo el Universo, pero también podemos 
tomar una de sus partes—por ejemplo, una estrella—y aplicarle 
el mismo reduccionismo. Cabe también mencionar la propiedad 
transitiva de la reducción: si un sistema se reduce a unas partes 
y esas partes se reducen a subpartes, entonces el sistema se re-
duce a las subpartes. 

La definición hace referencia a la ontología, a lo que son las 
cosas en sí, no a la epistemología, lo que conocemos de las co-

                                                          
16“Hay individuos nefastos que, en vez de resolver un problema lo oscure-

cen a todos los que se ocupan de él, haciéndolo más difícil de resolver. Quien 
no sepa dar en el blanco que se abstenga de tirar.” Nietzsche (1879) 

17En un ser humano, las posibles partes podrían ser sus aparatos, órganos, 
células, moléculas, átomos,... 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

63

sas. Por tanto, podría llamarse “reduccionismo ontológico” para 
diferenciarlo de otras propuestas. Se suele confundir el reduc-
cionismo ontológico con el epistemológico. A veces, se entien-
de por reduccionismo el uso de los mismos términos en cual-
quier área científica, algo que no debe ser confundido con 
aquello a lo que me vengo refiriendo. Tampoco debe confundir-
se con tomar las propiedades cualitativas de los objetos simples 
de la física como único elemento en la ciencia. El reduccionis-
mo epistemológico se refiere a que las ramas de la ciencia son 
todas casos particulares de las leyes formuladas en otra rama de 
la ciencia (Ayala 1983), pero no se pronuncia acerca de la reali-
dad en la naturaleza de esa reducción. Por ejemplo, un reduc-
cionismo epistemológico pronunciaría que todo es cuestión a 
tratar por los físicos, mientras que el reduccionismo ontológico 
diría que todo es cuestión de física, aunque no necesariamente a 
tratar por los físicos. 

El reduccionismo ontológico es una hipótesis de sencillez 
opuesta a un mundo donde el análisis de un sistema por el estu-
dio de sus partes sería una tarea fútil y en el que la pluralización 
de las distintas ciencias se mantendría disconexa, no habría re-
lación alguna entre las distintas ramas de la ciencia. Ello no 
quiere decir que trabajando la ciencia más básica se pueda eva-
luar el comportamiento de cualquier sistema en este Universo, 
que de las leyes básicas seamos capaces de reconstruir el Uni-
verso entero. Los biólogos pueden seguir elaborando su ciencia 
sin tener idea de los procesos físicos microscópicos porque su 
metodología es más apropiada para abordar problemas corres-
pondientes a su nivel de complejidad. Cada ciencia tiene sus 
categorías (Bueno 1995), no cabe duda, y las categorías de una 
ciencia son insustituibles por las de otra ciencia; pero todo esto 
afecta en el ámbito epistemológico, gnoseológico si se prefiere, 
pero no a lo que la naturaleza es y al hecho de que todos los 
posibles niveles en la naturaleza son reducibles a los niveles 
más básicos. Hablamos de naturaleza, no de ciencias. Y habla-
mos de ciencias también, pero sólo por el hecho de que las 
ciencias naturales estudian la naturaleza; y si nos creemos que 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

64

lo que las ciencias dicen es correcto, estaremos hablando de la 
naturaleza.

Es claro que un físico no puede describir apropiadamente la 
etología animal, por ejemplo, a pesar de que todo se reduzca a 
física. Puede sin embargo el físico dar cuenta de propiedades 
básicas del animal y su entorno (alimentos, radiación solar, etc.) 
tales como la conservación de la energía, o el aumento global de 
la entropía (que en el organismo puede disminuir pero a expen-
sas del entorno). Las calorías no se crean ni se destruyen—bien 
lo saben muchas mujeres y hombres a los que les sobran algu-
nos kilogramos—sino que el cuerpo las ingiere por medio de 
alimentos y se acumulan en grasa o se van en el ejercicio físico. 
Y quien dice la conservación de la energía dice cualquier pro-
piedad física básica, que se hallará presente en cualquier orga-
nismo por muy complejo que sea. Por ejemplo, el determinismo 
o el indeterminismo físico, que plantearé en posteriores capítu-
los, ha de darse también en sistemas complejos, por muy com-
plejos que sean. Son las propiedades más complejas las que no 
puede derivar directamente el físico, pero, repito, por su propia 
complejidad, no porque se salgan de las leyes físicas de la natu-
raleza.

Haciendo un poco de historia, probablemente haya que re-
montarse muy atrás en el tiempo para buscar las semillas del 
reduccionismo, anclada profundamente en el pensamiento mate-
rialista de todos los tiempos (ver §1-Cap. 3). Es, sin embargo, a 
partir del s. XIX cuando, a raíz del avance y diversificación de 
las ciencias, se engendra la necesidad de plantearse la unifica-
ción de las mismas. Además, es en esta época cuando el desa-
rrollo de las ciencias se encuentra lo suficientemente avanzado 
como para poder hablar sobre la base de hechos empíricos, y no 
por simples opiniones, del entroncamiento común en que co-
mulgan los distintos saberes acerca de la naturaleza. Thomas 
Huxley fue uno de los más influyentes proponentes del reduc-
cionismo extremo en el s. XIX:



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

65

“La mente está relacionada con el cuerpo como la campana 
de un reloj con los mecanismos.” (Huxley 1874)

“...reducir todos los problemas científicos, excepto aquellos 
que son puramente matemáticos, a cuestiones de física molecu-
lar.” (Huxley 1895)

La posición de Huxley era contraria al antropocentrismo y 
partidaria de un estado de igualdad en todo lo existente en el 
Universo: todo ha de reducirse a sucesos físicos, y éstos son 
reducibles a las propiedades de la materia y la energía. Cher-
nyshevsky (“The Anthropological...”), también en el s. XIX, 
aseguraba que podemos estar seguros de que nada sucede sin 
una causa material. No hay libre voluntad sino una cadena de 
causas que dan lugar a los actos humanos. Una química comple-
ja y nada más. En ello basaba las ciencias morales que trataba 
de construir. 

No sólo se apuntaba que todo fenómeno era reducible a 
hechos físicos, sino que también se tenía la idea de que toda 
ciencia descriptora de estos fenómenos podía ser reducida a 
ciencias físicas. Al eminente físico Lord Rutherford se le atri-
buye la frase que resume el espíritu reduccionista (Gallagher y 
Appenzeller 1999) de la época: “Toda ciencia o es física o es 
una colección de sellos.” Ciencias como la botánica o la zoolo-
gía serían el equivalente a esa colección de sellos de la que 
habla Lord Rutherford, mientras que las ciencias en que se 
hacen estudios de las componentes microscópicas y tratan de 
investigar las causas de los fenómenos terminan en su búsqueda 
donde la física empieza. 

Hacer un recuento de los enemigos actuales del reduccio-
nismo entre los filósofos es una tarea arduísima. Se habla de 
que el reduccionismo está pasado de moda, tal y como si una 
idea fuera un vestido, y que hay dejar lugar para nuevos “is-
mos”. Sin embargo, a pesar del ruido, a pesar del tumulto de 
detractores con su infinidad de trabajos, lo que se dice es más 
bien poco. He buscado con ahínco en diversas referencias algún 
argumento serio en contra del reduccionismo y no he encontra-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

66

do, en mi opinión, más que confusiones terminológicas y pre-
juicios sin fundamento. Existen múltiples prejuicios al reduc-
cionismo. Si preguntamos a un antirreduccionista el porqué de 
su posición, éste nos contestará: porque no podemos reducir los 
niveles superiores a los niveles inferiores, no podemos reducir 
un elefante a física, por ejemplo. Este tipo de contestación es 
pura tautología, no da motivos para rechazar el reduccionismo, 
simplemente dice que no es posible la reducción porque no se 
puede reducir. La pregunta es por qué creer que no se puede 
reducir todo a fenómenos físicos18 . Y para contestar a esa pre-
gunta hay que salirse de la palabrería pomposa y hueca usual de 
los filósofos académicos (con términos como regres-
sus/progressus (Bueno 1995) o similares), y estudiar lo que di-
cen las ciencias empíricas. El reduccionismo es un supuesto 
metafísico, una cuestión filosófica, pero la respuesta no se halla 
en la pura lógica; es necesario acceder a los conocimientos cien-
tíficos y evaluar desde éstos la plausibilidad del reduccionismo. 
La ciencia actual, desde hace décadas, sigue un programa re-
duccionista con éxito (ver §3). Cada vez que se propone expli-
car un fenómeno en términos de las ciencias más básicas lo 
consigue. ¿Cuál es la defensa del antirreduccionista? El residuo 
de lo inexplicado. En vez de juzgar los éxitos, se juzga lo que 
todavía no se ha conseguido, no porque sea imposible teórica-
mente sino por su complejidad o lo arduo de la tarea. Se dice 
algo así como: “la ciencia actual todavía no ha conseguido ex-
plicarlo todo en términos físicos; puede que la ciencia del siglo 
XXIII lo consiga, pero hasta ahora no se ha conseguido”. Este 
refugio en la ignorancia es típico de todas las supersticiones y 
mitos. Por ejemplo, en el fenómeno OVNI, se sabe que casi to-
das las pruebas aportadas a favor de la vida extraterrestre visi-

                                                          
18Digo reducción a fenómenos físicos, no a lo que estudian los físicos. No 

digo que los físicos puedan estudiar la conducta de un elefante con sus ecua-
ciones, lo que sería un reduccionismo epistemológico, sino que todo en el 
elefante es reducible ontológicamente a fenómenos físicos; todo es cuestión de 
física en la conducta de un elefante, aunque esa física sea demasiado compleja 
para que pueda ser estudiada con la metodología de los físicos actuales. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

67

tando el planeta tierra se pueden explicar como confusiones con 
fenómenos bien conocidos. Pero siempre queda un mínimo nú-
mero de casos, alrededor de un 5%, en los que, por falta de da-
tos suficientes o por la razón que sea, todavía no se ha dado una 
explicación al avistamiento de OVNIs en términos de fenóme-
nos conocidos. Esto es usado por muchos ufólogos como argu-
mento de que la ciencia todavía no ha explicado todos los casos 
y que por tanto se justifica la creencia en que los extraterrestres 
nos están visitando. Igualmente ocurre con las experiencias pa-
ranormales, siempre queda el residuo de lo inexplicado; y es allí 
precisamente donde los amantes de lo esotérico sitúan su justi-
ficación en creencias de lo paranormal. En materia religiosa, el 
poner límite a la capacidad de conocimiento de la ciencia siem-
pre ha sido una baza, aunque cada vez menos utilizada. Decir 
que no todo es cuestión de física porque todavía los físicos no 
tienen una ecuación que describa la conducta de un elefante, 
refugiarse en una ignorancia suficientemente explicada por la 
complejidad intrínseca de la tarea, es agarrarse a una fe sin lími-
tes que se niega a abrir los ojos. Aun mostrando miles de evi-
dencias al que no quiere abandonar sus creencias, siempre dirá 
que queda aún mucho por explicar, y querrá pensar que su 
creencia está justificada por lo que queda, no por lo que ya se ha 
explicado. La ignorancia siempre ha sido refugio de supersti-
ciones y creencias irracionales. Con razón decía P. W. Atkins 
(1995) que los antídotos del reduccionismo son restos de teolo-
gía.

Sección 2: EMERGENTISMO.

Aunque, como en todas las discusiones actuales, uno podría 
remontarse a la antigüedad para buscar la semilla de una idea, el 
uso de la palabra “emergentismo”, o propiedades emergentes, 
no se dio hasta finales del s. XIX; y, fue a partir de los años 40 
del s. XX cuando se comenzó a utilizar con frecuencia el térmi-
no dando lugar a múltiples debates (McLaughlin 1993). 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

68

Nuevamente, es muy importante saber bien de lo que esta-
mos hablando cuando nos referimos al emergentismo, porque 
aquí los problemas de lenguaje son la mayor fuente de disenso. 
Generalmente, se entiende por emergencia de una propiedad,
y así lo entenderemos aquí, la aparición de una propiedad en un 
sistema que no estaba presente en sus partes ni en las leyes que 
gobiernan los sistemas interactuantes más simples que lo com-
ponen ni en la composición de éstas. Nuevamente, hago refe-
rencia a la ontología, es decir, a las propiedades en sí y no a 
nuestro conocimiento mediado de ellas. 

Según esta definición y la dada anteriormente en §1, emer-
gencia y reduccionismo se excluyen mutuamente. Esto es así 
porque la emergencia implica que un nivel superior no se puede 
reducir a un nivel inferior, y el reduccionismo implica que no 
pueden surgir nuevas propiedades que no se deriven de las de 
sus partes y sus interacciones. El emergentismo impone la im-
posibilidad de analizar los sucesos en los niveles superiores 
considerando las leyes que gobiernan los niveles inferiores, las 
leyes de la física microscópica. Cada nivel emergente debe te-
ner autonomía causal (Sabatés 1997) respecto al anterior. Así 
pues, hablar de emergentismo y no-reduccionismo es sinónimo, 
y por tanto innecesaria la introducción del nuevo vocablo. 

Algunos autores, por ejemplo Mario Bunge (1981, cap. 2, 
secc. 5, 6; cap. 6), separan el emergentismo del no–reduccio-
nismo, al tomar una definición más sesgada que la dada. Admi-
ten simplemente que el emergentismo se da cuando una propie-
dad surge en un sistema y ésta no está presente en sus partes. 
Esto, aplicado a un caso concreto, quiere decir que en la molé-
cula de agua aparecen propiedades que no tienen sus partes: los 
átomos de hidrógeno u oxígeno. Cualquier científico reconoce 
que la molécula de agua no se comporta como un átomo de 
hidrógeno y en ese sentido sería emergentista según la defini-
ción de Bunge, pero esto es una trivialidad que no tiene que ver 
con lo que planteo. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

69

Autores como Nagel (1961, cap. 11) proclamaron, en los 
años 60, que el emergentismo sólo podría ser: o bien un neovi-
talismo, es decir, una ruptura de los niveles implicados por la 
vida con los de sus componentes químicas; o bien una triviali-
dad sin interés filosófico. La ruptura podría darse en cualquier 
nivel pero, en cualquier caso, o es un antirreduccionismo o no 
nos dice nada importante. A pesar de la crítica, el debate prosi-
guió y se ha continuado usando la expresión “emergentismo” 
desde los años 70 hasta nuestros días. En este trabajo me des-
marco de esta tendencia actual y me adscribo a la crítica de Na-
gel; me quedo con la discusión acerca del reduccionismo y me 
olvido de las demás trivialidades que trae a colación la palabra 
“emergentismo”. ¿Emergentismo? Puede ser una nueva palabra 
para decir lo mismo que todo no–reduccionista reconocía desde 
siempre. Una palabra técnica más con apariencia de crear una 
nueva concepción filosófica que si se analiza no dice nada no-
vedoso.

Sección 3: EN DEFENSA DEL REDUCCIONISMO.

Sucesivas veces a lo largo de la historia de la ciencia se ha 
venido dando la reducción de ramas separadas (Nagel 1961). 
Ello apunta a favor de una concepción del mundo reduccionista, 
tal y como se ha definido en §1. Que los conocimientos de la 
ciencia se reduzcan de los sistemas más complejos a los más 
sencillos lleva acompañado una visión ontológica consistente en 
que los distintos niveles son realmente interdependientes. 

Actualmente la ciencia tiene un planteamiento reduccionista. 
Tal como se manifiesta en un trabajo monográfico (Gallagher y 
Appenzeller 1999) de la revista Science acerca de la cuestión, 
tenemos la mejor de las razones para aceptar el planteamiento 
reduccionista: funciona. Numerosos filósofos con los que he 
conversado opinan que lo que la revista Science diga o lo que 
digan los propios científicos no tiene interés en la discusión so-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

70

bre el reduccionismo, pues la supuesta filosofía “seria” se hace 
en las facultades de filosofía y esta cuestión es tratada con más 
acierto en los departamentos de filosofía de la ciencia. Sin em-
bargo, es precisamente lo que los científicos y las revistas cien-
tíficas y los libros de divulgación escritos por los científicos 
dicen acerca de estas cuestiones lo que nos ha de interesar y no 
lo que cuatro señores ajenos al conocimiento de la ciencia y sus 
métodos de análisis dicen. Aquí, repito nuevamente, sobra la 
erudición de los humanistas y lo que hace falta es sacar a la luz 
evidencias empíricas y la comprensión de las mismas. No todo 
el mundo acepta la postura de decir que el planteamiento reduc-
cionista es aceptable porque funciona, hay un amplio sector de 
pensadores que rechaza esta visión, pero no ocurre así con la 
mayoría de los científicos, cuyo pensamiento prima en este tra-
bajo.

Dado un sistema, sea cual sea, la hipótesis reduccionista 
apunta a una posible descripción del mismo en términos de las 
partes más ínfimas conocidas. Por ejemplo, la conducta de un 
individuo humano es función de las leyes de sus componentes 
correspondientes a un determinado nivel de partición, y es des-
criptible teóricamente en función de tales aunque el desarrollo 
actual de las ciencias puede no ser suficiente para tal labor. Para 
corroborar esta hipótesis explicitaré los argumentos que apoyan 
la misma a través de distintas reducciones, que por la propiedad 
transitiva implican una reducción del humano global a las com-
ponentes de la última reducción. Aunque hay que tener bien 
presente en todo lo que sigue que se refiere a los sistemas y las 
partes en el sentido ontológico, hablaré indistintamente de ellos 
como realidades en sí o campos de estudio de las ciencias parti-
culares. Así, hablo indistintamente de la física microscópica y 
los átomos o componentes subatómicas; la química y las molé-
culas; etc. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

71

Subsección 1: LA QUÍMICA INORGÁNICA ES 
REDUCIBLE A FÍSICA MICROSCÓPICA.

Antes de la llegada del s. XX se pensaba que los componen-
tes últimos de la materia eran los átomos, mas se pudo compro-
bar durante este siglo que éstos a su vez poseen subcomponen-
tes. Actualmente se acepta (Barklow y Perl 1990) que los 
componentes fundamentales son seis tipos de quarks19, seis ti-
pos de leptones20, y sus correspondientes en la antimateria21:
seis antiquarks y seis antileptones. Los átomos pueden reducirse 
a estas partículas elementales junto con sus interacciones22. To-
                                                          

19Los seis quarks son: “top”, “bottom”, “strangeness”, “charm”, “up” y 
“down”.

20Los seis leptones son: electrón, muón, tauón, neutrino electrónico, neutrino 
muónico y neutrino tauónico. 

21Toda partícula elemental tiene un correlato en lo que se denomina la “an-
timateria”, partículas con las mismas propiedades que la partícula de la mate-
ria excepto en su carga eléctrica que es de signo contrario. Así, por ejemplo, el 
correlato en la antimateria del electrón es el positrón, que es una partícula de 
iguales características que la primera pero con carga eléctrica positiva en vez 
de negativa. La antimateria no existe ordinariamente en el Universo conocido 
dado que su encuentro con la materia implicaría la desintegración de ambas. 
Se puede, sin embargo, producir en los laboratorios de los aceleradores de 
partículas bajo unas condiciones especiales y donde se puede tener aislada el 
suficiente tiempo para su estudio antes de la desintegración con la materia. 

22Según las teorías actuales llamadas “electrodinámica cuántica” y “cromo-
dinámica cuántica” (ver, por ejemplo, Friedman (ed., 1990, cap. 1)), las pro-
pias interacciones pueden entenderse en términos de intercambios de partícu-
las virtuales, “fotones” para la interacción electromagnética y ciertos tipos de 
“bosones” para las interacciones nucleares. La teoría electrodébil describe un 
mismo marco para la fuerza nuclear débil y electromagnética, pero esto es a 
expensas de introducir un nuevo campo de “Higgs” para explicar por qué las 
fuerzas electromagnéticas se manifiestan de modo distinto. Algo similar se 
hace con la fuerza nuclear fuerte. En el caso de la interacción gravitatoria, 
todavía no está confirmada la existencia de las hipotéticas partículas respon-
sables de la misma, “gravitones”, y tampoco se sabe mucho sobre la unifica-
ción con las demás fuerzas; ello es un tema de disputa actual. Así pues, en vez 
de hablar de las partes y sus interacciones, podríamos referirnos solamente a 
las partes incluyendo dentro de éstas a las partículas virtuales responsables de 
las interacciones. Si no se aceptase que todas las interacciones fuesen real-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

72

das las partículas conocidas, o bien son algunas de estas partícu-
las elementales, o bien son composición de éstas, concretamente 
composición de quarks, tales como el protón, el neutrón, etc. 

El programa reduccionista de la física viene cosechando éxi-
tos desde mediados del s. XIX. Quizás el éxito más sonado, que 
daría lugar al pensamiento de una unidad de toda la física23  fue 
la identificación de las ondas luminosas y las electromagnéticas 
tal y como estableció James Clerk Maxwell en 1860. Hay de-
ntro de la física actual una unidad por la que todo se puede re-
solver en términos mecánicos, de relatividad o de la teoría cuán-
tica. Cualquier fenómeno físico se trata hoy en día dentro de 
este contexto reductor. 

Los modelos atómicos con un núcleo de protones y neutro-
nes y varias capas a distintos niveles energéticos de electrones, 
junto con las interacciones, explican exactamente las propieda-
des de los átomos reflejadas en la tabla periódica (ver, por 
ejemplo, Galiana Mingot (ed. 1987, “átomo”)). La física nuclear 
y la física atómica, utilizando la teoría cuántica, han hecho po-
sible el análisis de las propiedades de los elementos en términos 
físicos.

Con los desarrollos de la química-física se derivó una expli-
cación de la materia compuesta de moléculas compuestas a su 
vez de átomos. Los tipos de enlaces que unen los átomos y las 
moléculas entre sí han sido interpretados exitosamente en tér-
minos de fuerzas electromagnéticas que obedecían las mismas 
leyes físicas que nos eran conocidas. Se deduce entonces que el 
estudio de la química está en conexión con el estudio de la físi-
                                                                                                                  
mente intercambios de partículas, podrían incluirse como “campos” y ser 
éstos incluidos en las llamadas partes del todo. 

23La búsqueda de la teoría de la gran unificación (G.U.T.) persigue este sue-
ño. El desafío principal se halla en unificar como una sola teoría la relatividad 
general y la mecánica cuántica. Probablemente, nunca alcancemos una teoría 
final y definitiva que dé cuenta de todo. Eso sería un reduccionismo epistemo-
lógico total. Sin embargo, aquí me refiero a una unidad en la propia naturale-
za, a la que la ciencia le sigue la pista aunque siempre guardando ciertas dis-
tancias.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

73

ca. También, con el desarrollo de los métodos espectroscópicos, 
se pudo derivar la identidad de la materia terrestre y de la celes-
te: la composición de las estrellas y las sustancias más allá de la 
atmósfera terrestre es tan reducible a física como las sustancias 
terrestres24 . 

Quedan pues superados los argumentos que sostienen que 
los principios de la química son específicamente distintos de los 
de la física, como propusiera Georg Ernest Stahl a finales del s. 
XVII y principios del s. XVIII, creador de la teoría flogística 
para explicar la combustión de los cuerpos y la calcinación de 
los metales (Arana 2001, cap. 4). Existe, sin embargo, una cier-
ta oposición al reduccionismo de la química a la física basada 
en argumentos estériles. Por ejemplo, Popper (1956) indica que 
las teorías cosmológicas actuales tratan de explicar las abun-
dancias de los elementos químicos del Universo y luego añade:

“Y tanto la cosmogonía como la cosmología, aunque son 
partes de la física enormemente fascinantes, y aunque están 
convirtiéndose en más fácilmente contrastables, siguen siendo 
casi casos límite de la ciencia física y apenas suficientemente 
maduros como para servir como bases para la reducción de la 
química a física. Ésta es una de las razones por las que consi-
dero la llamada reducción de la química a física incompleta y 
algo problemática; aunque, por supuesto, me alegro enorme-
mente de la aparición de todos esos nuevos problemas.” (Pop-
per 1956, Addenda) 

¿De qué se alegra Popper? Probablemente se alegre, como 
falsacionista, de que la ciencia tenga problemas porque eso sig-
nifica para él que sigue el camino correcto; pero, con todo, no 
tienen que ver los problemas que él cita con el reduccionismo. 
No ha entendido que el reduccionismo de la física a la química 
ya se ha conseguido hace tiempo independientemente de los 
problemas cosmológicos. Confunde el estudio del cosmos a 
gran escala incluyendo el conocimiento de la abundancia de los 
                                                          

24Todavía en 1842, Comte (1842, tomo I, lecc. 1) creía poder definir la 
química como ciencia terrestre. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

74

elementos en estrellas y galaxias lejanas o en nuestro propio 
planeta con el estudio de un material en el laboratorio y su des-
composición en elementos más sencillos. Llama base de la re-
ducción a un problema particular, en cierto modo no muy cono-
cido, y cuyo conocimiento es innecesario para explicar los 
fenómenos químicos basándose en la física conocida. 

No sólo las reacciones químicas sino cualquier propiedad de 
la materia se explica en términos físicos: como la fluidez del 
agua, la elasticidad de una goma elástica o la dureza de un di-
amante. Actualmente, hay tan poco sitio para un no-
reduccionismo de la materia a explicaciones físicas que su dis-
cusión es fútil. 

Subsección 2: LA QUÍMICA ORGÁNICA ES REDUCIBLE 
A QUÍMICA INORGÁNICA.

Un químico de principios del s. XIX llamado Berzelius de-
fendía la existencia de una fuerza vital que caracterizaba a la 
materia viva y que la distinguía de la materia inerte (Scott 1985, 
cap. 6). Aseguraba que los compuestos orgánicos, caracteriza-
dos por formar cadenas de átomos de carbono, sólo podían for-
marse en los tejidos vivos; y que la vida, por tanto, juega un rol 
importante en la sustancia que la gobierna. Estaba equivocado, 
experiencias posteriores demostraron que los compuestos orgá-
nicos pueden ser creados en laboratorio sin uso de tejidos vivos. 
En 1828, ya Wöhler había descubierto la síntesis de la urea, que 
echaba por tierra las tesis de que las moléculas orgánicas eran 
“vivientes” por naturaleza (Bueno 1990, secc. 1.3). El fin, o casi 
fin, de este vitalismo químico llegó con Berthelot a mediados 
del siglo XIX, quien puso las evidencias químicas necesarias 
para demostrar que la química orgánica está fundada en la quí-
mica inorgánica. En 1856 creó Berthelot el ácido fórmico de 
substancias inorgánicas sin que a ello cooperara planta ni ani-
mal alguno. Muy poco después llegó a obtenerse directamente 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

75

la síntesis del alcohol. Desde esa época los descubrimientos de 
la química orgánica al respecto son indiscutibles. No cabe sino 
concluir como Büchner (1855), contemporáneo de aquellos pri-
meros logros de la química orgánica, que los fenómenos de la 
vida no son independientes de las leyes generales de la natura-
leza. Sin embargo, la extinción de las propuestas vitalistas no 
fue instantánea sino que habrían de diluirse con el tiempo. A 
finales del s. XIX y principios del s. XX todavía existían algu-
nos biólogos o filósofos vitalistas, como Henri Bergson (1907) 
o Hans Driesch. Bergson ve en la vida un “impulso” distinto del 
que mueve la materia inanimada. Ese impulso vital es la evolu-
ción. Ve una gran oposición entre la materia y la vida que rela-
ciona respectivamente con el intelecto y la intuición. Bergson 
parte de una colección de errores y malas interpretaciones25 de 
textos científicos para afirmar su “evolución creadora” (ver 
§1.2-Cap. 9). Una de las fuentes de confusión radica en creer 
que el segundo principio de la termodinámica, que caracteriza la 
materia, no se cumple en los seres vivos. Actualmente, una 
forma extrema de vitalismo no tiene ningún proponente distin-
guido entre los biólogos. 

Subsección 3: BIOQUÍMICA: VIDA REDUCIBLE A 
QUÍMICA ORGÁNICA.

Una vez considerado que la materia de los tejidos “vivos” es 
reducible a química inorgánica, y ésta a física, cabe pensar que 
los organismos completos de los seres vivos, o los seres vivos 
en su totalidad, se reducen a una colección de tejidos vivos y 
                                                          

25Ver Monod (1970), Sokal y Bricmont (1997, cap. 11) o Russell (1946) pa-
ra una crítica de la filosofía de Bergson. “Uno de los malos efectos de una 
filosofía antiintelectual como la de Bergson, es que se desarrolla bajo los 
errores y confusiones del intelecto. Por ello, es llevada a preferir el mal pen-
samiento al bueno, declarar cada dificultad momentánea como insoluble, y 
considerar cada error estúpido como revelador de una quiebra del intelecto y 
un triunfo de la intuición.” Bertrand Russell (1946, libro 3, cap. 28) 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

76

que el ensamblaje de la materia en estos tejidos tiene alguna 
respuesta en términos de química orgánica. También el movi-
miento de los seres vivos tiene relación con la física, algo que 
se empezó a sospechar desde que Luigi Galvani en 1791 descu-
briera el íntimo parentesco entre la electricidad y el movimiento 
animal (Arana 2001, cap. 7). 

Que los seres vivos están compuestos de aparatos, éstos de 
órganos y a su vez de tejidos vivos, y a su vez de células, es 
algo que la biología y la medicina, en cuanto a estudios de ana-
tomía y biología celular, conocen muy bien desde hace mucho 
tiempo. Es de considerar, sin embargo, que en el siglo XX se ha 
aportado una respuesta decisiva a la reducción de la biología a 
la química por medio del avance de la bioquímica, o biología 
molecular, que se produjo principalmente en el segundo cuarto 
del siglo XX. 

Jacques Monod, biólogo, premio nobel de medicina, autor de 
“El azar y la necesidad”, expresa su desacuerdo ante las ideas 
no reduccionistas, especialmente en lo que se refiere a la reduc-
ción de la biología a química:

“Según estas escuelas (organicistas u holistas) que, como el 
fénix, renacen en cada generación, la actitud analítica, califi-
cada de reduccionista, sería completamente estéril, como pre-
tendiendo recoger pura y simplemente las propiedades de una 
organización muy compleja en la suma de sus partes. Es una 
querella estúpida, que atestigua solamente, en los holistas, un 
profundo desconocimiento del método científico y del papel 
esencial que en él juega el análisis. (...) Si hay un dominio de la 
biología molecular que ilustre más que otros la esterilidad de 
las tesis organicistas por oposición al poderío del método cien-
tífico, es desde luego el estudio de esta cibernética microscópi-
ca.” (Monod 1970, cap. 4) 

En palabras del biólogo Lucy Shapiro, la convergencia de la 
química, la física, la biología y la ingeniería está en nuestro po-
der (Service 1999). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

77

No es mi intención hacer aquí un compendio abreviado del 
contenido de la biología molecular, pero sí describiré muy su-
perficialmente algún ejemplo destacable, como es el entendi-
miento del papel de las proteínas como constitutivos básicos de 
los seres vivos y los ácidos nucleicos como elementos portado-
res de información para la creación de aquéllas. 

La estructura de todos los seres vivos, sin excepción alguna, 
está constituida de las mismas dos clases de macromoléculas: 
proteínas y ácidos nucleicos. Estas macromoléculas están for-
madas por el ensamblaje de los mismos radicales: veinte tipos 
de aminoácidos diferentes para los polipéptidos proteínicos; y 
cuatro tipos de nucleótidos para las cadenas de ácidos nucleicos. 
Existen otros tipos de sustancias en el cuerpo, tanto inorgánicas 
como orgánicas, pero el armazón de los componentes celulares 
está constituido por aquellas macromoléculas. 

Las células que constituyen cada tejido son máquinas quími-
cas construidas con proteínas y en interacción química, de inter-
cambio de sustancias, con el medio que las circunda. Las pro-
teínas son las responsables de canalizar la actividad de esta 
máquina, aseguran la coherencia de su funcionamiento y la 
construyen. Todo esto gracias a sus propiedades estereoespecí-
ficas, es decir, su capacidad de reconocer otras moléculas. La 
construcción de la célula con sus diversas componentes jerar-
quizadas es posible pues por esa propiedad de reconocimiento 
de las moléculas que permite la creación de proteínas en los 
lugares de la célula reservados para ello y marcados química-
mente con la existencia de ciertas moléculas o radicales. 

La información de cómo tiene que construirse la célula está 
almacenada en el núcleo de la misma, en los cromosomas que 
transmiten la información hereditaria (de la que hablaré más en 
detalle en §1-Cap. 9) de los individuos progenitores a su linaje y 
de células-madre a células-hija. Todas las células del cuerpo son 
idénticas por lo que se refiere a su tesoro cromosómico: los áci-
dos nucleicos conocidos como ADN (ácido desoxirribonuclei-
co). En el ADN, replicado en el interior de todas las células de 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

78

un mismo cuerpo, está la información para la formación de las 
proteínas del cuerpo. El código genético está escrito en un len-
guaje estereoquímico, en el que cada letra está constituida por 
una secuencia de tres nucleótidos (un triplete) en el ADN, espe-
cíficos para un aminoácido (entre veinte) en el polipéptido. La 
información contenida en el ADN no da directamente la forma-
ción de proteínas sino a través de una ruta metabólica. De un 
fragmento de ADN se transcribe la información a un ARNm 
(ácido ribonucleico mensajero), y de éste al ARN (ácido ribo-
nucleico); nuevamente se transmite la información a un ARNm 
que lleva las órdenes de formación de los péptidos según cierta 
secuencia de aminoácidos. Finalmente, con el ensamblaje de 
varios péptidos se forman los polipéptidos, es decir, las proteí-
nas (Stebbins 1968). 

El crecimiento de un organismo se lleva a cabo por divisio-
nes celulares consecutivas. El control de las sucesivas replica-
ciones está también relacionado, como no, con la química. Las 
células están “programadas” por los genes para tener distinto 
comportamiento en función de su relación con las células veci-
nas. La explicación es compleja y está relacionada con los gra-
dientes de distintos componentes químicos de las células en 
función de la posición, lo que les da distinta polaridad eléctrica 
y desencadena que unos u otros fragmentos del código genético 
sean leídos (Dawkins 1995, cap. 1).

Distintas proteínas, por ejemplo las enzimas, son también 
responsables de las reacciones químicas que dan lugar a los dis-
tintos caracteres de los seres vivos. El funcionamiento se da a 
través de las mismas secuencias de reacciones para todos los 
organismos: movilización y puesta en reserva del potencial 
químico, biosíntesis de los constituyentes celulares, etc. 

Podemos discutir o no la validez de las teorías pero, si las 
aceptamos, entonces hemos de reconocer que el reduccionismo 
de la biología a química aparece claro. No es posible un emer-
gentismo en las propiedades biológicas o químicas dado lo que 
se conoce de mecánica cuántica y biología molecular (McLau-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

79

ghlin 1993). Las pruebas experimentales lo corroboran una y 
otra vez: el descubrimiento de la estructura de doble hélice del 
ADN, su identificación con el gen (Hull 1974), la consiguiente 
del código genético—tres bases para un aminoácido—, los me-
canismos por los cuales a partir de un óvulo fecundado por un 
espermatozoide se desarrolla en un ser humano, etc. Todas las 
evidencias indican que los organismos y los procesos en los 
seres vivos se pueden explicar sin salirse de los procesos físi-
cos.

Schrödinger (1944), en su libro ¿Qué es la vida?, manifiesta 
que aun en el caso de que la física y química actuales se mostra-
sen incapaces de clarificar ciertos fenómenos de los organismos 
vivos, no querría decir que fuese imposible la reducción. Quizás 
fuese necesaria una aplicación de las leyes de la física de mane-
ra un tanto peculiar, distinta a cómo se aplica a conjuntos esta-
dísticos de muchas partículas en la materia inerte, pero sin salir-
se de la misma física. Schrödinger, no obstante, advierte que 
cualquier principio subyacente al funcionamiento de las partícu-
las en seres vivos debe ser genuinamente físico, y no parece ni 
siquiera preciso descubrir nuevos aspectos de la física (nuevas 
fuerzas u otros) para aclarar aspectos de la vida, aunque la física 
estadística ordinaria no sea suficiente para explicar los eventos 
de los conjuntos de partículas que componen la vida. 

Los organismos vivos tienen peculiaridades que no son co-
munes a otros sistemas físicos, tales como poseer un estado de 
no–equilibrio26  y entropía decreciente27 . En el metabolismo, al 
contrario de lo que suele ser usual en la mayoría de los seres 
inertes, el organismo disminuye su entropía a expensas de au-
mentar la del entorno circundante. Ello es explicable, no obstan-
te, en términos físicos con lo que se conoce de sistemas en no-
                                                          

26Un sistema en no–equilibrio se caracteriza por estar en evolución constante 
y no alcanzar en ningún momento la estaticidad dinámica ni la composición 
química fija, etc. 

27Hago referencia al bien conocido segundo principio de la termodinámica 
que dice que la entropía de un sistema físico (magnitud relacionada con la 
cantidad de orden en un sistema) más la de sus alrededores nunca disminuye. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

80

equilibrio, y en ningún caso incumple principios generales bien 
establecidos tales como el aumento de la entropía total, de los 
seres vivos y su entorno. 

Todavía queda y quedará quien se oponga a un reduccionis-
mo en áreas como la biología reseñando que ésta no ha disipado 
los misterios de la vida, como decía Foss (1995), que la vida es 
algo maravilloso a lo que la ciencia sólo se ha aproximado re-
queriendo múltiples teorías sin llegar a una unidad de las mis-
mas. O como Popper (1956), que decía que la biología molecu-
lar era casi una ideología. Sin embargo, ante las evidencias, no 
es plausible que se hagan críticas con argumentos de rigor, cien-
tíficos. Popper o Foss, o muchos otros filósofos, por lo general 
grandes desconocedores de la materia que critican, deberían 
haber analizado los argumentos de la biología con mayor sutile-
za si es que pretendían hacer una crítica a tener en cuenta. 

Subsección 4: ¿PSICOLOGÍA REDUCIBLE A 

NEUROLOGÍA?

Las posibles respuestas a esta pregunta no las daré en esta 
sección sino que haré un desarrollo más amplio a lo largo del 
libro. Solamente constataré que, de ser afirmativa la respuesta, 
nos veremos obligados a reconocer que la psicología de cual-
quier ser humano se reduce a física microscópica, es decir, que 
las ideas, voliciones, sentimientos, etc. que cualquier ser huma-
no pueda tener son productos derivados de una actividad de la 
materia que se reduce al movimiento de los átomos que lo com-
ponen y sus interacciones. Si así fuera, la negación de la liber-
tad sería inmediata; el origen de todo en nuestra mente no sería 
“nuestro” sino de la “naturaleza”. El reduccionismo total del 
hombre y la negación de la libertad en él son una y la misma 
cosa.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

81

Capítulo III: EL PROBLEMA MENTE-CEREBRO. 

Avanzando en nuestro problema, voy a plantear en este capí-
tulo las posibles respuestas al problema de la relación mente-
cerebro y lo que éstas implican en lo que se refiere al tema de la 
libertad del ser humano. 

Sección 1: DISTINTAS POSICIONES.

No pretendo hacer un recorrido amplio por todo el panorama 
actual de lo que es la filosofía de la mente en el pensamiento 
actual. Es un tema demasiado arduo que nos ocuparía muchas 
más páginas de las que pretendo dedicar y que nos alejaría de 
nuestro objetivo28 . Considero que las pocas cosas que pueda 
decir en este capítulo sobre las distintas posiciones a tomar son 
más que suficientes para nuestro propósito.
                                                          

28Además de separarse de este trabajo, considero que no hay demasiadas co-
sas interesantes acerca de tal problema fuera de los planteamientos clásicos. 
Considero, tal como dice el diccionario de psicología de Stuart Sutherland, 
que “la consciencia es un fenómeno fascinante pero escurridizo(...) sobre ella 
no se ha escrito nada que merezca la pena leer” (Sutherland 1989, “conscien-
cia”). Es un tema lleno de especulaciones, con muchos papeles escritos idó-
neos para leer largo tiempo sin sacar nada en limpio y pocos que digan algo en 
claro. Ésta es una opinión personal, claro está, pero que quiere expresar tam-
bién las preferencias en cuanto a los temas a abordar y el modo de hacerlo. No 
estoy dispuesto a perder el tiempo parafraseando obras contemporáneas caren-
tes de toda lucidez envueltas en una verborrea ofensiva para el lector inteli-
gente mientras existan obras tan brillantes en la historia de la filosofía de las 
que sí se pueda sacar provecho. Con esto quiero decir que eludo todo supuesto 
deber de seguir las corrientes contemporáneas en el tratamiento de la mente y 
expongo el tema del modo que me parece más conveniente para mis argumen-
taciones posteriores. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

82

El nombre con el que se designa al ente controlador del 
cuerpo humano, con distinta naturaleza que éste, ha variado a lo 
largo de la historia: Yo, lo subjetivo, alma, espíritu, mente, con-
ciencia o consciencia, homúnculo, psique,... Mientras la filoso-
fía clásica de la mente es estudio del “alma” (Liz  1997), los 
filósofos contemporáneos suelen evitar las acepciones de alma o 
espíritu y utilizan más las de mente y consciencia29 . La cons-
ciencia o mente o alma, etc. es básicamente lo mismo con dis-
tintos nombres. No niego que existan diferencias sutiles entre lo 
que designan los distintos vocablos, mas no son de demasiado 
interés para lo que nos incumbe. Por ejemplo, la mente puede 
designar solamente a la conciencia (Searle 1992) o puede in-
cluir algunos aspectos del inconsciente (Pérez Chico 1998). Se 
conoce que la memoria inconsciente influye en procesos que 
son conscientes (Baars 1995) y es una opción designar con 
mente a todo ello. Sin embargo, en cuanto al tema de la libertad, 
interesa la mente consciente o conciente, aquella que posee 
hipotéticamente los “orígenes” que nos hacen libres. Cualquiera 
de aquellas palabras designa al supuesto sustituto de la materia 
como origen de lo que piensa, siente,... el ser humano: el “Yo”; 
y eso es lo que en este trabajo interesa analizar.

Haré una clasificación simple de las posibles filosofías de la 
mente. En esta sección me dedicaré a dar una de esas divisiones 

                                                          
29Desconozco a ciencia cierta el motivo, pero sospecho cuál puede ser la 

causa: el tratar de esquivar la religión, aparentar que se habla en términos 
rigurosos y no de fe. Se deja el término “alma” para la teología y el término 
“mente” para los filósofos analíticos, aunque sean la misma cosa. De acuerdo 
que el concepto de alma clásica no coincide con el de mente actual. Aquélla 
era vista por Platón o Aristóteles como responsable de ciertos fenómenos 
biológicos: digestión, reproducción,... mientras que la mente de la filosofía 
moderna desde Descartes considera las ideas como los elementos fundamenta-
les de la misma, y en el s. XX ha tenido interpretaciones diversas que a veces 
se alejan de la “res cogitans”. En cualquier caso, se trata de una evolución en 
el entendimiento de un concepto que se refiere a la misma cosa, como también 
sucede con el concepto de materia: ha variado la forma de entender ésta desde 
los primeros materialistas de la Grecia clásica hasta la de los físicos contem-
poráneos, pero se sigue refiriendo a lo mismo. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

83

que tanto gustan de hacer en las facultades de filosofía, donde 
se confunde muchas veces el pensamiento con la clasificación 
de los pensamientos ya dados metiendo cada uno en un cajón de 
nombre con sufijo “-ismo”. Una matización más fina sobre al-
gunos conceptos puede llevar a extender el número de subgru-
pos, como aparece por ejemplo en Liz (1997), pero no es nece-
saria, pues sólo nos interesan algunos rasgos muy generales de 
cada interpretación. En lo que atañe al problema de la libertad, 
uno puede elegir diversas vías según lo que considere acerca de 
la constitución del ser humano, en especial su mente, sus per-
cepciones, sus emociones, etc. Voy a hacer, en principio, una 
clasificación sencilla, que todavía se simplificará más poste-
riormente:

1. Monismo: se afirma que lo que constituye el ser humano 
es un único tipo de cosa, de una sola naturaleza. Según lo que 
sea esa cosa se subdivide en:

(a)    Monismo materialista: que es el monismo propiamente 
dicho. El Universo físico es lo único que existe. Se eliminan los 
sucesos mentales en sí y se admite únicamente la existencia de 
los eventos físicos. Todos los materialismos tienen en común 
que los objetos inmateriales, tales como las ideas, carecen de 
existencia independiente de las cosas materiales, tales como 
cerebros (Bunge 1981, cap. 2). El materialismo científico en su 
forma más extrema proclama que la ciencia es el único conoci-
miento válido, y la materia-energía la única realidad fundamen-
tal del Universo (Bargour 1988). Las percepciones, sentimien-
tos o cualquier actividad que se conoce como consciente son 
explicables como fenómeno ocurriendo dentro de este único 
mundo físico. En el hombre, la realidad física se llama cuerpo, y 
cuerpo es todo el ser humano. 

El materialismo es reduccionismo total. Admite todos los ni-
veles de reducción incluido el de la psicología a neurología. 
Cabe incluso decir que el reduccionismo es materialismo, no 
deja lugar más que a la materia física. Construir un materialis-
mo no reduccionista es un mito, dice Kim (1993), con quien me 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

84

muestro plenamente de acuerdo. O se es reduccionista o no se 
es materialista. Podríamos por tanto eliminar uno de los térmi-
nos del vocabulario filosófico por ser equivalentes, pero la ten-
dencia en la filosofía de todos los tiempos, y hoy más que nun-
ca, es la de crear nuevos términos que digan lo mismo de 
siempre con un disfraz de originalidad. No digo en vano la ante-
rior frase pues, como se verá, el mismo materialismo ha dado 
lugar a gran cantidad de enfoques posibles con distintos nom-
bres y que vienen a decir lo mismo. En el fondo, podría tener 
razón Cioran (1949, p. 92) al decir que no hay más que tres o 
cuatro maneras de entender el mundo y la filosofía no ha hecho 
más que engrosar la lista de palabras para referirse a las mis-
mas. ¡Ah, cuánta razón tiene Büchner (1855, cap. 16), perspicaz 
médico y pensador alemán del s. XIX, cuando dice: “nuestros
filósofos modernos gustan de presentarnos manjares antiguos, 
dándoles nombres nuevos, para servirlos como si fueran la úl-
tima invención de la cocina filosófica”!

No hablo del materialismo histórico que, a pesar de su nom-
bre, poco tiene que ver con el materialismo en su forma más 
depurada. Intentó seguir un materialismo como el de las cien-
cias, pero terminó desviándose de éste. Incluso, el materialismo 
histórico considera un determinismo causal que no es fruto de la 
causalidad inherente en las leyes de la naturaleza (Bueno 1996). 
De hecho, Marx se ha referido críticamente al materialismo me-
cánico, y su uso del término “materia” apela más bien a una 
ideología contraria al idealismo subjetivo, y aun contraria al 
solipsismo (Bueno 1990). El materialismo filosófico de Gusta-
vo Bueno considera una concepción de la materia más allá del 
materialismo estrictamente natural o físico. Considera materia a 
la materia determinada (Bueno 1990, cap. 2), es decir, todo tipo 
de entidad que, dotada de algún tipo de unidad, consta necesa-
riamente de multiplicidades de partes variables que, sin embar-
go, se codeterminan recíprocamente. No pasa de ser una abs-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

85

tracción inútil de filósofo profesional30. Bueno no sólo disocia 
la naturaleza de la materia sino que llega a hablar del “mito de 
la naturaleza”, como si la idea de que hay una Naturaleza inde-
pendiente del ser humano y sus construcciones mentales fuese 
una superstición o una creencia injustificada. Me parece inapro-
piada esta posición, cuando no usurpadora del significado prís-
tino de “materialismo”. El materialismo de Bueno, a pesar de su 
nombre, no es por tanto un monismo materialista sino que pro-
viene de la tradición dialéctica y posiciones intelectuales harto 
oscuras que poco tienen que ver con el estudio de la naturaleza 
y nuestra relación con la misma. 

Algunos autores (Crane y Mellor, “There is no...”; Stroud 
1987; Sabatés 1997) señalan que el término materialismo debi-
era reservarse para un concepto de la materia propio del s. 
XVII, cuando se le asociaban las propiedades de solidez, exten-
sión, interacción por contacto, impenetrabilidad, etc., y no la 
materia tal y como hoy se entiende. Sin embargo, pienso que no 
ha habido cambios tan profundos en la manera de entender el 
mundo según el materialismo de los científicos actuales con 
respecto a los antiguos para que se lo designe con un nuevo 

                                                          
30Quiero sin embargo matizar que considero a Gustavo Bueno Martínez un 

filósofo contemporáneo destacado en diversos aspectos. He tenido el placer de 
conocerlo personalmente y de leer algunas de sus obras, y no me cabe duda de 
que se trata de una persona muy inteligente y de ideas brillantes, cosa que no 
se puede decir de la mayoría de los filósofos profesionales que llenan hoy las 
aulas ni de la mayoría de los buenistas que se consideran sus seguidores, aun-
que quizás no sea yo quién para juzgarlo. A lo largo del presente trabajo, de 
hecho, cito en varias ocasiones algunas de sus acertadas sentencias. Mi opi-
nión particular es que la obra de Bueno tiene un gran valor crítico, muchas de 
sus críticas son lúcidas, elegantes y valientes para pertenecer al panorama 
actual de la filosofía académica profesional. Como destructor es brillante, 
estemos o no de acuerdo con el contenido de sus críticas (yo, por ejemplo, no 
estoy de acuerdo con sus críticas a la ciencia). Sin embargo, como constructor, 
como creador que se vanagloria de ser uno de los pocos filósofos españoles 
actuales que tiene un sistema original, marcándose un estilo propio con una 
jerga propia que lo caracteriza, me parece que no tiene demasiado valor, un 
filósofo profesional más. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

86

nombre, aunque el concepto mismo de materia haya cambiado 
hoy bastante con respecto a épocas pasadas. 

El materialismo tiene sus inicios conocidos en la antigua 
Grecia. Quizá hubiera que hacer mención de los filósofos pre-
socráticos (Alegre Gorri 1995) calificados de “físicos”—Tales 
de Mileto, Anaximandro, Anaxímenes, Anaxágoras o Herácli-
to—por su intento de aventurar teorías naturales para explicar 
todos los sucesos en vez de dejarlas a explicaciones místicas, 
desarrollando la idea de una “sustancia primordial” en la que se 
resuelven todas las realidades mundanas (Vallejo Arbeláez 
1980b, cap. 4, secc. 2; Bueno 1990, cap. 4). Aristóteles, y otros 
autores después de él, interpretan la idea de materia como sus-
tancia en estos filósofos presocráticos. Según otras interpreta-
ciones, los llamados filósofos presocráticos físicos no hablaban 
de materia, y la idea de materia que a ellos se les puede atribuir 
hay que inducirla de su proceder, del ejercicio de su nuevo mo-
do de pensar más que de su representación en fórmulas explíci-
tas (Bueno 1990, cap. 4). 

Posiciones más propiamente materialistas partieron de dos 
concepciones con ciertas diferencias: 1) el que se remonta desde 
Parménides, que consideraba al mundo sin movimiento lleno de 
un continuo; y 2) el atomismo de Leucipo, posteriormente adop-
tado por Demócrito, interpretando el Universo como un conjun-
to de átomos en movimiento y vacío. Ambas llevaban a una 
visión del mundo como una realidad material, y ambos expresa-
ban todo en función de las propiedades conocidas de la materia. 

En la filosofía moderna, el materialismo tuvo sus primeros 
signos de fortaleza con los materialistas ingleses del s. XVII 
(Hessen 1931). Francis Bacon, Hobbes, Toland, Richard Over-
ton y en parte Locke. El materialismo francés del siglo XVIII 
tuvo como exponentes a Diderot, La Mettrie, Helvetius, d´Hol-
bach, etc. En el siglo XIX destacarían materialistas científicos 
como Laplace, Haeckel, Moleschott, Vogt, Büchner y un largo 
etcétera; tradición que continuaría hasta nuestros días. Ac-
tualmente, la posición materialista (Campbell 1984; Churchland 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

87

1989; Churchland y Churchland 1995; Smart 1962) es la ma-
yormente seguida dentro del ámbito científico, aunque la propia 
tesis del materialismo científico no es un resultado de la propia 
ciencia sino una tesis filosófica (Bueno 1990). Ésta ha aunado 
en cierto modo las visiones de Parménides y de Demócrito, con 
una expresión tal como: se puede explicar la vida por sofistica-
das combinaciones de leyes físicas y químicas (Beck 1960), o 
sea, el reduccionismo mencionado. La conciencia de un animal 
(el hombre inclusive) “es el conjunto de todos los estados de su 
sistema nervioso en que el animal es consciente de algún proce-
so neuronal en sí mismo.” (Bunge 1981, cap. 6, secc. 10). 

No veo pues la necesidad de inventar otra palabra distinta de 
materialismo para designar lo que antiguos filósofos como De-
mócrito ya habían concebido, salvo por el interés acuciante que 
poseen algunos individuos de sentirse creadores de un nuevo “-
ismo” que aparente originalidad. Hay, sin embargo, algunos 
autores que prefieren hablar de “naturalismo” (Pacho 1995; 
Searle 1984), o de “fisicalismo” (Crane y Mellor, “There is 
no...”; Stroud 1987; Sabatés 1997) cuando la primera palabra se 
hace insuficiente para mostrar la primacía de lo físico. Las for-
mas de naturalismo que no traten de ocultarse en un dualismo 
disimulado son pura y llanamente materialismo al estilo clásico, 
sin nada nuevo que añadir. Decir que todo es materia o todo es 
naturaleza es cuestión de gustos por una u otra palabra, con la 
salvedad ya mencionada de que no debemos entender la materia 
como algo sólido, extenso, impenetrable,... Lo mismo sucede 
con el fisicalismo, que propugna que todo es físico, o sea, natu-
raleza, o sea, materia. En cualquier caso, se hace referencia a la 
no-existencia de objetos tales como mentes cartesianas, almas 
cristianas, o verdades de la lógica o las matemáticas31.
                                                          

31Excluyo las posiciones “platónicas”, que tratan de reducir la materia al 
abstracto mundo de los objetos matemáticos, a una cuestión de grupos de 
simetría (ejemplo, en Penrose (1994, cap. 8), Whitehead (1929)). La opinión 
de que la física ha demostrado que la materia no es sino un sistema de ecua-
ciones, y por lo tanto un ente inmaterial, no es correcta a mi modo de ver, ni al 
de Mario Bunge (1981, cap. 1, secc. 2) por poner un ejemplo. Hay que tener 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

88

A veces se utilizan subtérminos para referirse a esto mismo 
con alguna pequeña matización diferente sin que afecte dema-
siado al contenido general de la manera de entender la mente. 
Existen diversas matizaciones: eliminativista, emergentista,... 
pero lo principal es que el mundo físico es real y lo mental no es 
nada por sí solo o sólo es una consecuencia del primero. Se eli-
mina la realidad de lo subjetivo y se afirma que todo lo real es 
objetivo, todo posee una identidad ontológica física (Pérez Chi-
co 1998); la mente es actividad del cerebro y por tanto se puede 
explicar en términos científicos aunque una ciencia que expli-
que completamente el cerebro esté por llegar aún. Si se elimina 
la mente o no, si emerge o no, depende solamente de lo que se 
entienda por eliminar o emerger y en ello pueden diferenciarse 
diferentes autores, pero la base del materialismo es la misma. 
No estoy pues interesado en las distinciones entre distintos tipos 
de materialismo: reduccionista, emergentista, eliminativista o 
funcionalista porque eso desvía el debate conceptual a una in-
terpretación del significado de la palabra “mente” para las dis-
tintas escuelas, o más bien de lo que significa “propiedad men-
tal”.

(b) Monismo idealista: consiste en afirmar que no hay nada 
más que percepciones, sin haber ninguna realidad más allá de 
esas percepciones. A la única entidad existente podría llamárse-
la mente. Cito como ejemplos de pensadores de este tipo a Ber-
keley (1713) o a Fichte (ver §2.7-Cap. 1). El monismo idealista 
pudiera clasificarse de dualismo cuando consideramos la divi-
sión del “Yo” y los contenidos psicológicos creados por éste. 

(c) Monismo neutro: ese único tipo de entidad no es ni pu-
ramente físico ni mental. Se suele poner como representante 
primero a Spinoza (1677) (ver §3-Cap. 1), pero tal neutralidad 
en Spinoza no está libre de discusión. La distinción de monis-
mos-panteísmos como los de Spinoza y el materialismo pro-
piamente dicho es a veces artificiosa, y bien podría incluirse al 
                                                                                                                  
en cuenta que una teoría física es un formalismo matemático junto con una 
interpretación física, y no aisladamente. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

89

pensador holandés como materialista, con todas sus connotacio-
nes: un único mundo físico cuyos atributos llamados “del pen-
samiento” no son sino una manera de designar circunstancias 
naturales que dieron lugar al origen de la conciencia humana 
entre otros. 

2.    Dualismo: se afirma que lo que constituye el ser huma-
no son dos tipos de cosas llamadas mente y cuerpo, y son dos 
cosas de naturaleza distinta. Según la relación entre ambas se 
subdivide en:

(a)    Interaccionismo: la mente y el cuerpo interaccionan en-
tre sí, como describía Descartes (1641). La mente observa el 
mundo y ejerce una influencia sobre el cuerpo por medio de la 
interacción.

Siguiendo la filosofía de Descartes, por un lado percibimos 
la existencia de los cuerpos extensos cuya existencia debemos 
creer, pues dada la suprema bondad de Dios no nos puede en-
viar ideas falaces de cuerpos que no se dan realmente, aunque 
no sean éstos como los que percibimos por los sentidos. De otra 
parte, sentimos placer, dolor, hambre, sed, alegría, tristeza,... 
Observa Descartes que los diversos órganos de un cuerpo se 
relacionan con las pasiones del alma: cierta excitación en el es-
tómago se relaciona con el hambre, la sequedad de la garganta 
se relaciona con la sed, el daño en una parte del cuerpo se rela-
ciona con el dolor, etc. Este cuerpo mío me pertenece realmen-
te—diría Descartes—pues no puedo separarme de él como de 
los demás cuerpos. Sin embargo, el cuerpo es algo separado de 
mis afecciones mentales. Lo que yo soy reside en la cosa pen-
sante, en el alma, y puedo concebir ésta aparte del cuerpo por-
que podemos tener una idea clara de ella. Es indivisible, al con-
trario que los objetos extensos, y su unicidad es el “Yo”. 

Una pregunta interesante acerca de la interacción posible en-
tre mente y cuerpo es el cómo están conectados. ¿Por qué una 
mente está conectada con su cerebro y no ocurre que una mente 
y cerebros distintos estén conectados? Debe haber alguna región 
en el cerebro, sino todo él, donde se produzca la interacción. En 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

90

el modelo de Descartes, mente y cuerpo interaccionan mutua-
mente. De hecho, Descartes propone situar el punto de contacto 
del cuerpo y el alma en el cerebro, más concretamente en la 
glándula pineal. La mente puede mandar órdenes al cuerpo des-
de su voluntad y recibir sensaciones de éste. De este modo, se 
hace posible la libertad humana a través de una dirección del 
cuerpo por parte del alma. 

 (b) Epifenomenalismo: la mente observa, pero no puede 
hacer nada. El cuerpo se mueve por sí sólo y los sucesos menta-
les son subproductos de los acontecimientos del cerebro. Es un 
pensamiento que surge en el s. XIX. Realmente, a mí me resulta 
difícil entender la distinción del epifenomenalismo con el mate-
rialismo. La diferencia está, según sus proponentes, en que en el 
materialismo no existe una mente como algo separado y aquí sí, 
pero parece una cuestión de lenguaje más que conceptual. Una 
mente como la que se pretende concebir aquí, que todo se lo 
debe al cuerpo, es la nada por sí sola vista desde el punto de 
vista materialista. Llamarle mente, como concepto aislado del 
cuerpo, a lo que es nada, parece llamar a la confusión, pero qui-
zás me equivoque y sea algo más profundo lo que quieran ex-
presar los partidarios de esta visión. 

(c)    Mentalismo: la mente puede afectar al cuerpo, pero no 
es afectada por él. Que el estómago esté vacío no afecta en nada 
a la sensación de tener hambre percibida en nuestra conciencia. 
Semejante barbaridad no deja lugar a más comentarios. 

(d)    Paralelismo: la mente y el cuerpo no interaccionan de 
ningún modo. Cada uno corre su existencia paralelamente. 
Leibniz concibe en su filosofía esta opción, tal como he desa-
rrollado en §2.6-Cap. 1. Similar al paralelismo es el ocasiona-
lismo, aunque este último con la peculiaridad de que es necesa-
ria la intervención de Dios para asegurar la sincronía. 

Pueden idearse algunas combinaciones más pero con las ci-
tadas creo que incluyo las opciones más destacadas. La existen-
cia de más de dos entes con naturaleza distinta sería, a efectos 
prácticos, lo mismo que el dualismo. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

91

Subsección 1: SOBRE LA LIBERTAD. DOS ÚNICAS 
OPCIONES: DUALISMO O MATERIALISMO.

A pesar de haber dado un esquema simplificado en §1, creo 
que, en lo referente al tema de la libertad, se puede simplificar 
todavía más el asunto. Todas las distintas posiciones acerca de 
la libertad se reducen a dos posibles: una monista materialista 
que niega la libertad, y otra dualista que la afirma32 . Cualquier 
otra es una versión explícita o implícita de estas dos opciones. 
El monismo neutro, si se trata de esgrimir su contenido, se con-
vierte en monismo idealista o materialista; y el monismo idea-
lista puede ser un dualismo psique-contenido psicológico o su-
jeto pensante-objetos creados por el sujeto. Por lo demás, 
cualquier tipo de dualismo apenas difiere en su respuesta al 
problema de la libertad, afirmándola, salvo el epifenomenológi-
co que, como ya dije, puede considerarse un materialismo. 

Sección 2: DOS ÚNICAS OPCIONES DESDE EL PUNTO DE 
VISTA DEL DETERMINISMO.

También podemos ver esa partición en dos únicas posibili-
dades en cuanto al tema del determinismo y su compatibilidad o 
no con la libertad. 

Subsección 1: DETERMINISMO.
El determinismo sostiene que todo lo que ha habido, hay y 

habrá, y todo lo que ha sucedido, sucede y sucederá, está de 

                                                          
32No es la primera vez que se hace referencia a que el dualismo y el materia-

lismo agotan las posibilidades de la filosofía de la mente. Concretamente el 
conductismo lógico, cuyo mayor representante es Ryle (1949), abogaba por 
esta posición. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

92

antemano fijado, condicionado y establecido, no pudiendo 
haber ni suceder más que lo que está de antemano fijado, condi-
cionado y establecido (Ferrater Mora 1994, “Determinismo”). 
Es de destacar, como afirmaba René Thom (1986), que el de-
terminismo no es cualquier tipo de ligadura. El determinismo es 
determinación única, destino incambiable. El determinismo es 
rigidez total, no una simple ligadura. Debe ir ligado a la idea de 
necesidad, tal como Hobbes matiza:

“...lo que llamo causa necesaria de todo efecto es la unión 
conjunta de todas las causas subordinadas a la primera dentro 
de una causa total. Si una de éstas, especialmente la primera, 
produce su efecto necesariamente, entonces todo el resto queda 
determinado.” (Hobbes 1654, p. 153) 

Esta necesidad puede venir explicada por la omnipotencia de 
Dios33 , o bien substituyendo la idea de Dios por la de naturale-
za, la idea de ley divina por la de ley natural, que es a lo que 
nosotros nos referiremos. 

A partir de esto debe entonces empezar la discusión sobre si 
tal determinismo se aplica a los seres humanos incluyendo sus 
mentes o no. En caso afirmativo, debe verse si es posible la 
existencia de la libertad al mismo tiempo o no. 

Normalmente se separan las aportaciones al problema de la 
libertad humana en relación con el determinismo en dos faccio-
nes opuestas a las que se han denominado compatibilismo e 
incompatibilismo, según defiendan que la libertad humana y la 
visión determinista sean o no compatibles dentro del mismo 
mundo natural respectivamente. Es decir, sea un mundo regido 
por leyes deterministas y sea el hombre parte de este mundo 
sujeto a sus mismas leyes; ¿puede el hombre ser libre sin supo-
ner que su “Yo” es algo separado del resto de la naturaleza? El 
compatibilista responde que sí y el incompatibilista responde 

                                                          
33Aunque en la teología cristiana, sobre la que pesa gran influencia en el 

pensamiento occidental, se enseña mayoritariamente la doctrina del indeter-
minismo, con las excepciones de Lucero (1525) y Calvino (Harkness 1931). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

93

que no. Sin embargo, la discusión no se mantiene en los mismos 
términos en uno y otro bando. Bajo los rótulos de compatibilis-
mo e incompatibilismo hallan acomodo multitud de variantes, y 
no existe, más allá de la escueta definición que he dado, nada 
que caracterice totalmente a ambas opciones. Así, por ejemplo, 
dentro de la opción incompatibilista existe la posibilidad de de-
clararse a favor de la libertad humana sin traba alguna, o en fa-
vor de un fatalismo acérrimo. A su vez dentro de los primeros 
nos encontramos con los libertaristas y los indeterministas. 

Subsección 2: DUALISTAS ENCUBIERTOS Y FALSOS 
LIBERTARISTAS QUE SE HACEN LLAMAR 
COMPATIBILISTAS.

Dualistas encubiertos los ha habido desde tiempos inmemo-
riales, pensadores que gustan de hablar de un solo mundo sujeto 
a la necesidad donde florece la libertad humana de un modo 
natural sin recurrir a la existencia de entes separados. Y también 
existieron proclamaciones de libertad compatibles con el deter-
minismo que distan mucho de referirse a una libertad que me-
rezca tal nombre (ver capítulo 1): falsos libertarismos. Tengo en 
mente el ejemplo de Leibniz (“Escritos sobre la...”) diciendo 
que el determinismo no nos impide actuar de otro modo. Afir-
man que el hombre, a pesar de estar determinado, podría haber 
actuado o sentido o pensado de otra forma. La única interpreta-
ción posible, como dije en §2.6-Cap. 1, es que se habla de una 
libertad que no está relacionada con el origen autónomo del 
querer, algo que numerosas veces he señalado como sin interés 
en este trabajo.

En el s. XX, los defensores del compatibilismo dentro de la 
tradición de la filosofía analítica clásica creyeron conveniente 
limitar el tipo de estados psicológicos que constituyen a los su-
jetos, responsabilizándolos de sus acciones cuando los estados 
no fuesen compulsivos, por lo que la libertad no es entendida 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

94

como falta sólo de coacción externa, sino también falta de coac-
ción por parte de un tipo concreto de estados internos. Harry 
Frankfurt (1982), Moore (1912), Donald Davidson (1963), Ted 
Honderich (1993) y otros filósofos analíticos y de la mente dis-
cutieron el compatibilismo hablando de un dualismo encubierto 
o bien de un concepto de libertad sin interés. No es posible que 
las cosas sean de otro modo. Es posible enredar la madeja y os-
curecer el problema haciéndolo más difícil de resolver de lo que 
en principio se plantea, pero nada parece evitar, bajo mi punto 
de vista, la imposibilidad del libre albedrío en un mundo deter-
minista.

La conciencia no tiene poder ejecutivo; no se puede identifi-
car la mente consciente con la voluntad. Sin embargo, parece 
tener algo más que decir José Antonio Marina en su libro “El
misterio de la voluntad perdida” (Marina 1997) a este respecto 
cuando argumenta que la decisión la toma la inteligencia com-
putacional pero quien decide es el “yo ejecutivo”. No veo nada 
clara la obra de Marina ni lo que pretende con ella. Marina tiene 
el buen juicio en su obra de separar la cuestión de la voluntad y 
la libertad, dando por sentado que es tarea inútil la defensa de la 
libertad; pero creo, sin embargo, que se pierde en el concepto de 
autodeterminación. Habla de ausencia de libertad y al mismo 
tiempo persigue una concepción de autodeterminación “conver-
tida en estructura psicológica durante el proceso educativo”.
Una de dos: o es autodeterminación o es determinación ajena al 
“ego” (no-libertad). 

No me uno pues a la conformidad de los miles de adminis-
tradores de la filosofía actuales en este turbio asunto de la com-
patibilidad de la libertad con el determinismo. Y como decía en 
§4-Cap. 1, el ámbito de este trabajo es las ciencias naturales y 
no la fenomenología del lenguaje34 (los juegos de palabras), por 

                                                          
34Austin decía que la filosofía analítica puede entenderse como una 

fenomenología del lenguaje; hecho que remarca José Antonio Marina (1997, 
cap. 6). J. A. Marina, además, argumenta, certeramente en mi opinión, que la 
filosofía analítica no puede tratar el tema de la voluntad por su negativa 
metodológica a utilizar el método científico. Es decir, el tema de la libre 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

95

lo tanto vayamos al estudio de contenidos sobre la realidad, tal 
y como se tratan en las ciencias naturales. 

                                                                                                                  
utilizar el método científico. Es decir, el tema de la libre voluntad no debe ser 
tratado como una cuestión semántica, tal y como hacen la mayoría de los filó-
sofos analíticos. También Gustavo Bueno (1996) califica la filosofía de la 
ciencia dentro de la tradición analítica como un análisis de los usos que del 
lenguaje hacen los científicos, manteniéndose neutral en las posiciones cientí-
ficas mismas. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

97

Capítulo IV: DETERMINISMO Y FÍSICA CLÁSICA. 

Antes de entrar de lleno en las consideraciones derivadas de 
la física del siglo XX, pretendo mostrar en este capítulo que la 
física clásica35  no deja lugar para el indeterminismo. Entonces, 
si aceptásemos que el mundo, incluyéndonos a nosotros como 
parte de ese mundo, es reducible a física clásica, derivaríamos 
un determinismo para todo nuestro hacer y pensar. Esto, unido 
al incompatibilismo discutido anteriormente, nos lleva a la ne-
gación de la libertad. 

No pretendo aquí discutir la validez de la física clásica. Mi 
objetivo es mostrar que ésta es un modelo del mundo determi-
nista. Si el mundo responde a este modelo o no es otro tema. 

Sección 1: DETERMINISMO DE LAPLACE.

La física clásica describe una realidad independiente del ob-
servador, una realidad fuera de nosotros, en el espacio. El sujeto 
es un espectador, el acontecer físico está al margen del especta-
dor. La imagen del sistema del mundo plasmada en el tercer 
libro de los Principia de Newton (1687) era la imagen sólida y 
exacta de una máquina, regulada por leyes matemáticas inmuta-
bles (Casini 1969), de ahí que se designase como “Universo 
máquina” tal cosmovisión. 

El determinismo suele estar asociado al mecanicismo aunque 
no siempre son equivalentes, como veremos cuando tratemos la 
mecánica cuántica. En el caso de la mecánica clásica sí hay tal 
                                                          

35Se denomina física clásica a aquella que no posee elementos de física 
cuántica. Se incluye también la teoría de la relatividad como física clásica. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

98

identidad. Los mecanismos se rigen por leyes causales exactas, 
y por tanto sujetas a una necesidad o determinismo. 

En §2.1-Cap. 3 he indicado lo que se entiende por determi-
nismo. Sin embargo, pienso que la mejor explicitud del mismo 
viene dada por su descripción en términos físicos derivada de la 
física clásica. Es lo que se suele conocer como determinismo de 
Laplace, porque fue este científico quien lo subrayó de entre las 
consecuencias derivadas de la mecánica de Newton. De hecho, 
muchas de las doctrinas calificadas de deterministas son una 
extensión del modo como se ha entendido la estructura de la 
mecánica clásica. 

Todo sistema físico, para Newton, se podía reducir a un con-
junto de N partículas puntuales en el espacio y sus interaccio-
nes. Vemos pues una expresión de reduccionismo anterior a que 
se hiciese uso común del término. Cada una de las partículas i
posee una determinada masa, mi, y una posición en el espacio 
tridimensional que varía continuamente para cada instante de 
tiempo, )(tri . Otras características cinemáticas de la partícula, 
como la velocidad o la aceleración, no son sino la derivada pri-
mera y segunda con respecto al tiempo del vector–función 

)(tri . También, posteriormente a la época de Newton, se intro-
dujo dentro del marco de la mecánica clásica la carga eléctrica 
de la partícula como otro número asociado a cada partícula, y 
asimismo otras cantidades características de las partículas, aun-
que éstas se suelen englobar en el conocimiento derivado de la 
mecánica cuántica y no la clásica. 

En un sistema de N partículas cerrado36 , las trayectorias 
)(tri siguen las leyes de Newton que se describen, expresadas 

de modo matemático, como:

                                                          
36No hay interacción ni intercambio de partículas con el resto del Universo 

fuera del sistema en cuestión. Ante la duda de si es posible concebir un siste-
ma totalmente cerrado, podríamos agarrarnos a la certeza de que existe al 
menos uno: el Universo entero, dado que éste, por definición, no puede inter-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

99

,∀∀≠∀= titij
dt
rd

rF
dt

trdm j
ji

i
i ,;,)(

2

2

      (1) 

donde
dt
d

 y 2

2

dt
d

 simbolizan las derivadas primera y segun-

da respectivamente con respecto al tiempo de la función a que 

se aplica, y ≠∀ tij
dt
rd

rF j
ji ;, son los vectores–fuerza fun-

ción de la posición y velocidad de las otras partículas j≠i con 
respecto a la partícula i, y el tiempo t. Las funciones  son rela-
ciones numéricas exactas, de modo que dadas las posiciones de 
las partículas y sus derivadas, las velocidades, los valores de las 
tres componentes de la fuerza iF  que afecta a cada partícula 
estarán determinados para cada instante de tiempo37 . 

Hay 3N ecuaciones diferenciales de segundo orden, pues es 
una ecuación vectorial para cada partícula, lo que suponen tres 
ecuaciones escalares cada una dado que los vectores pertenecen 
a un espacio de tres dimensiones. Un sistema como éste tiene 
solución única ( ttri ∀∃ )(0 ) si: 1) se conocen 6N condiciones 
iniciales, concretamente los seis números dados por la posición 

y la velocidad 
dt
rd

 para cada partícula, en un instante dado t0

                                                                                                                  
cambiar nada con otra cosa que no sea él mismo pues no existe más que el 
Universo mismo. 

37Newton considera—en su obra “Óptica”—algunas fuerzas que no depen-
den de la posición y la velocidad de las partículas. Las fuerzas que actúan en 
la naturaleza son, por una parte, la inercia e impenetrabilidad de los cuerpos y, 
por otra, una serie de “principios activos” entre los que menciona la gravedad, 
electricidad, magnetismo, combustión, fermentación, afinidad química e in-
cluso “fuerzas vitales” (Arana 2001, cap. 3). Posteriormente tales fuerzas sí 
fueron reducidas a una dependencia de posiciones y velocidades. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

100

2) las posiciones ir  son derivables dos veces. La segunda con-
dición se cumple siempre y cuando se puedan encontrar las 
fuerzas entre partículas, y esto se cumple siempre que no apa-
rezcan divergencias—o sea, valores infinitos—en el modulo de 
la fuerza.

En conclusión, uno debe inferir que, dadas las posiciones y 
las velocidades de todas las partículas de un sistema cerrado en 
un instante de tiempo, quedan determinadas sus posiciones—y 
por ende su velocidad, aceleración,... derivando con respecto al 
tiempo aquélla—para todo instante pasado o futuro. También se 
puede determinar todo el sistema ∀t dando cualesquiera otras 
6N condiciones independientes—no ligadas por las ecuaciones 
diferenciales—aunque no correspondan a un mismo tiempo. A 
raíz de lo hasta aquí expuesto, cabe deducir que las leyes de 
Newton para el movimiento implican que la conducta futura de 
un sistema de cuerpos está determinada completamente con sa-
ber las posiciones y velocidades en un solo instante de tiempo. 
Ello estaba implícito en la formulación original de Newton pero 
fue Laplace quien, más de un siglo después, llamase la atención 
del determinismo presente en la física clásica. Además, Laplace 
extiende las discusiones hacia otros terrenos que entroncan di-
rectamente con el tema de la libertad y han venido preocupando 
a muchos pensadores por el origen de nuestro querer, sentir, 
pensar, actuar,...:

“Una inteligencia que en un momento determinado conocie-
ra todas las fuerzas que animan a la Naturaleza, así como la 
situación respectiva de los seres que la componen, si además 
fuera lo suficientemente amplia como para someter a análisis 
tales datos, podría abarcar en una sola fórmula los movimien-
tos de los cuerpos más grandes del universo y los del átomo 
más ligero; nada le resultaría incierto y tanto el futuro como el 
pasado estarían presentes ante sus ojos.” Laplace (1814, “De la 
probabilidad”)

Palabras con intenciones parecidas a las de Laplace tienen 
precedentes (en Hume y en Kant, por ejemplo) o continuación 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

101

(por ejemplo en Schopenhauer) entre diversos autores que con-
sideraron el sometimiento de todos los fenómenos existentes a 
la necesidad:

“Aunque podamos imaginarnos que nos sentimos en liber-
tad, un espectador puede comúnmente deducir nuestros actos 
de nuestros motivos y de nuestro carácter; aún si no lo puede, 
deduce de manera general que él podría llegar a conocer per-
fectamente todas las circunstancias de nuestra situación y de 
nuestro carácter, y los más secretos resortes de nuestra consti-
tución y de nuestras disposiciones. Ahora bien, ésta es la esen-
cia de la necesidad.” Hume (1748, vers. inglesa: p. 103)

“Se puede, pues, admitir que si para nosotros fuere posible 
tener en el modo de pensar de un hombre, tal y como se mues-
tra por actos interiores y exteriores, una visión tan profunda 
que todo motor, aun el más insignificante, nos fuera conocido, y 
del mismo modo todas las circunstancias exteriores que operen 
sobre él, se podría calcular con seguridad la conducta de un 
hombre en lo porvenir, como los eclipses de sol o de la luna, y, 
sin embargo, sostener que el hombre es libre.” Kant (1788, p. 
125)38

“...en planes y empresas propios tenemos en cuenta el efecto 
de los motivos sobre los hombres con una seguridad que ven-
dría a ser del todo igual a aquella con la que se calculan los 
efectos mecánicos de los dispositivos mecánicos, siempre y 
cuando conociésemos los caracteres individuales de los hom-
bres a tratar aquí con la misma exactitud con que allí se conoce 
el largo y grosor de la viga, los diámetros de las ruedas, el peso 
de las cargas, etc.” Schopenhauer (1841, p. 72)

Quizás el elemento más original de que dispone el pensa-
miento de Laplace a este respecto es el concepto de un determi-
nismo sólidamente edificado en la física de Newton, siendo el 
                                                          

38La libertad atribuida de la que habla Kant es de tipo moral, tal como seña-
lamos en §2.7-Cap. 1, y la concibe en otro mundo fuera de los fenómenos, 
fuera del alcance de la física por tanto. Ha de negar pues la compatibilidad del 
determinismo de la mecánica clásica y la libertad concluyendo un dualismo. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

102

resto de los elementos una continuación de la tradición filosófi-
ca que considera una necesidad omnipresente. Las ideas de un 
mundo determinista de Hobbes precedieron a la teoría de New-
ton. El éxito que luego tuvo la visión newtoniana se interpretó 
como una corroboración de la doctrina determinista. Newton y 
sus seguidores habían convertido el antiguo programa determi-
nista en una realidad. La unión del atomismo materialista de 
Demócrito o de Leucipo—en el que todo el Universo era redu-
cido al movimiento de los átomos por el espacio y de que nada 
ocurre sin una causa siendo todo necesario—con las leyes de 
Newton, hace a Laplace concebir un comportamiento de la ma-
teria compuesta de partículas semejante al de los planetas39. La 
única diferencia es la mayor complejidad de aquélla con respec-
to a los sistemas planetarios, pues el número de átomos en cual-
quier sistema físico es enorme, mucho mayor que el número de 
planetas del sistema solar. Conociendo Laplace el movimiento 
mecánico de los planetas40 , no dudó en asignarle una categoría 

                                                          
39 Laplace pronosticó el descubrimiento de una fuerza intercorpuscular de 

corto alcance que permitiría entender perfectamente la refracción óptica, la 
cohesión de los sólidos, las reacciones químicas, etc. Lo que proponía es una 
unificación de la física y la unidad de la naturaleza. 

40Precisamente fue Laplace quien resolvió las ecuaciones que explicaban los 
movimientos del sistema solar por completo y su estabilidad basándose en 
leyes físicas y sin ningún elemento extraño a éstas. Newton había observado 
anomalías en los movimientos de Saturno y Júpiter, de las que su sistema no 
podía dar cuenta, y esto le había llevado a pensar en la necesidad de una Mano 
Poderosa que debía intervenir para volver a colocar en su sitio los cuerpos que 
se habían desviado. Laplace logró demostrar, ya en 1773, que los movimien-
tos y las distancias medias entre los planetas son invariables o están sometidas 
a pequeñas variaciones periódicas. Posteriormente, entre 1784 y 1787, logró 
demostrar que no eran más que perturbaciones periódicas que dependían de la 
ley de atracción. Esto le permitió concluir que el sistema era estable y Dios 
una hipótesis inútil. Es bien conocida la anécdota (Bell 1961; Harre 1972) de 
que Laplace, una vez resueltas esas ecuaciones, presentó a Napoleón su traba-
jo. Ante la pregunta del papel que se le reservaba a Dios en la ordenación de 
tales movimientos, contestó orgulloso que Dios era completamente innecesa-
rio. Dios es innecesario para la mecánica del mundo, y el alma o mente es 
innecesaria para la mecánica de los cuerpos humanos; todo sistema físico se 
rige por sí solo sin necesidad de espíritus que intercedan. Tal es la feliz idea 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

103

semejante a cualquier tipo de sistema físico, a todo lo existente 
incluyendo los seres humanos.

El prestigio que alcanzó la teoría determinista fue en aumen-
to en el curso del s. XIX cuando áreas de la física que parecían 
no cuadrar con la concepción determinista (termodinámica, óp-
tica, electromagnetismo) fueron finalmente reducidas a los es-
quemas de las ecuaciones newtonianas (Fernández Rañada 
1982). Ello hizo que el determinismo de Laplace tuviera una 
repercusión importante en todo el pensamiento científico y fue-
se punto de partida, a compartir o criticar, de todo aquel que 
quisiese hablar de determinismo en las ciencias. Aunque no en-
tro a considerar en detalle la teoría de la relatividad de Einstein, 
tanto la especial como la general, cabe decir que no añade nada 
nuevo frente a la física de Newton en lo que al determinismo se 
refiere. La misma rigidez mecánica de las leyes exactas aparece 
en su formulación. 

Ciertas críticas provienen de la idea de que un pensamiento 
determinado no posee valor. Fue Epicuro quien dijo que un de-
terminista no puede criticar la doctrina del libre albedrío porque 
admite que su crítica está determinada (Wiggins 1970); afirmar 
que todo está determinado equivale a afirmar que la afirmación 
está asimismo determinada y, por lo tanto, quitarle todo valor de 
afirmación. Y, como Epicuro, muchos otros autores fundamen-
taron su crítica en esto mismo: Lequier, Bohm (1980, cap. 3),... 
Me parece una crítica sin fundamento. ¿Por qué ha de perder 
valor un razonamiento al que se está destinado a llegar? ¿Acaso 
tienen más valor los razonamientos indeterminados? ¿Por qué? 
Ante la falta de respuestas a estas preguntas, ante una falta de 
fundamento en la crítica, no cabe considerarla como tal. No su-
pone ninguna contradicción estar determinados y, arrastrados 
por el destino, darse cuenta de que estamos determinados. Es 
totalmente consistente. Uno no puede “elegir” las buenas ideas, 
pero el destino puede “elegir” a los individuos que han de tener 
                                                                                                                  
del materialismo, que tuvo en la Francia de los tiempos de Laplace un auge 
espléndido.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

104

la verdad en sus manos. Unos pocos “elegidos por el destino” 
tienen la razón y los demás se equivocan. En analogía a la doc-
trina de Calvino (Harkness 1931), podríamos decir que el cami-
no de nuestra vida consiste en saber si nosotros estamos entre 
los elegidos, pero no podemos hacer nada para cambiarnos de 
bando. Suponiendo que el mundo obedece a un determinismo, 
unos pocos elegidos verían la verdad—que el mundo es deter-
minista—y los demás estarían condenados a las tinieblas de la 
ignorancia.

Sección 2: PREDICTIBILIDAD, COMPUTABILIDAD.

En las discusiones en torno al determinismo se suelen mez-
clar otros conceptos bien distintos de aquél, como son la predic-
tibilidad o computabilidad. 

“Predictibilidad” o “computabilidad” significa que nosotros, 
seres humanos, podemos predecir el estado futuro de un sistema 
físico, podemos calcular los valores de todas sus variables. Es 
un término que nos habla por tanto de lo que podemos conocer, 
epistemología, algo diferente a la referencia ontológica del de-
terminismo. Debe quedar claro que “determinismo” es un con-
cepto más amplio que “predictibilidad” o “computabilidad”. 
Determinismo no implica predictibilidad; algunas discusiones 
acerca de su posible compatibilidad aparecen en Calude et al. 
(1994). Ante todo, hemos de tener claro que un sistema deter-
minista no tiene por qué ser conocible. Puede haber un destino 
que determine un suceso, pero que el conocimiento de ese des-
tino sea inaccesible, o sea, que no sea predecible. Lo que sí es 
cierto es que predictibilidad implica determinismo, es decir, si 
queremos predecir exactamente el comportamiento de un siste-
ma éste ha de estar gobernado por leyes deterministas exactas y 
nosotros hemos de conocer esas leyes y todos los parámetros 
que a ellas conciernen.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

105

Aplicado a la mecánica clásica, podríamos predecir el com-
portamiento de un sistema cerrado si conociésemos los valores 
de las posiciones y velocidades de todas sus partículas en un 
determinado instante de tiempo y pudiésemos resolver el siste-
ma de ecuaciones (1). El hecho de que el sistema esté determi-
nado no implica que nosotros conozcamos su determinación. 
Cuando Laplace decía “Una inteligencia que conociera...” no 
se estaba refiriendo a los seres humanos, pues nuestro conoci-
miento siempre estará limitado como seres finitos que somos. Él 
se refería al determinismo, y esa mención de la superinteligen-
cia omnipredictora sería un modo de expresión para referirse a 
que la predictibilidad en un Universo determinista es teórica-
mente posible pero vedada a todos los seres que no sean infini-
tos. De hecho, él afirma que la posibilidad de alcanzar la certeza 
absoluta está completamente cerrada para el hombre y que a lo 
más que puede aspirar es a obtener un conocimiento meramente 
probable. En ningún caso, según interpreto en sus lecturas, hay 
que entender la afirmación de Laplace como la afirmación de 
nuestra capacidad predictiva sin límites. Bien conocía él que el 
número de átomos en unos pocos gramos de materia es del or-

den del número de Avogadro (NA=6.2×1023), y que el conoci-
miento de las posiciones y velocidades de tales sobrepasa en 
mucho cualquier esfuerzo humano. Así, el párrafo sobre la su-
perinteligencia continúa diciendo respecto a los seres humanos:

“...Todos sus esfuerzos por buscar la verdad tienden a 
aproximarlo continuamente a la inteligencia que acabamos de 
imaginar, pero de la que siempre permanecerá infinitamente 
alejado.” (Laplace 1814, “De la probabilidad”)

Subsección 1: CAOS.
Con el desarrollo de la informática y su uso para resolver 

problemas físicos que requieren demasiados cálculos surgieron 
las cuestiones de computabilidad o no de casos particulares de 
sistemas físicos. Realmente, la idea de que no todo es predeci-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

106

ble, incluso en un Universo determinista, ha sido conocida du-
rante siglos, y comprendida en términos físico-matemáticos a 
finales del siglo XIX41 , antes de que apareciesen los primeros 
ordenadores, pero fue la necesidad de aplicar los conocimientos 
en la práctica lo que le dio relevancia al tema. De aquí se deri-
varía aquello que se conoce como “caos” (Jensen 1990).

Existen en la literatura numerosas malas interpretaciones de 
lo que significa “caos”, que apuntan interpretaciones filosóficas 
insostenibles42 . Muchos autores han pretendido ver en esta área 
de la físico-matemática una revolución conceptual comparable a 
la relatividad o a la mecánica cuántica, lo cual es harto inapro-
piado. Probablemente, esta propaganda obedezca a razones 
económicas, por las que se pretende conseguir una financiación 
en ciertos departamentos que de otro modo no podrían subsistir. 
Independientemente de las razones que se tengan para abusar 
del concepto de “caos”, lo cierto es que bajo esta palabra, que 
pudiera pensarse en relación con algún enigma de la naturaleza, 
no hay más que la expresión de un hecho bastante trivial y que 
no supone en absoluto el abandono de las convicciones de la 
física clásica, como explicaré a continuación. 

La expresión “caos” se refiere a la dificultad que surge en la 
predicción de la conducta de sistemas físicos. Una ecuación 
diferencial o un sistema de ecuaciones diferenciales pueden 
describir un sistema deterministamente, como es el caso de las 
ecuaciones de Newton (1), y sin embargo su resolución a tiem-
pos muy alejados de las condiciones iniciales conocidas ser in-
                                                          

41Maxwell (“Matter and Motion”) (Niven, ed., 1890) o Poincaré (1909) 
apuntan en sus trabajos a los efectos caóticos en algunos sistemas. 

42Por ejemplo, el caso de muchos pensadores postmodernos: Lyotard (1979), 
Michel Serres (1992), Baudrillard (1992), Deleuze y Guattari (1991), Guattari 
(1992) o Escotado (1999). El físico Jean Bricmont (1996) (Sokal y Bricmont 
1997, cap. 6) explica por qué estos y otros autores se equivocan al pretender 
configurar con base a esta rama de la ciencia una fuente de inspiración de 
múltiples confusiones con gran difusión entre los libros de divulgación popu-
lares. Básicamente, la conclusión a que llega es que los autores citados no 
saben de qué están hablando y utilizan su confusión para derivar de ella filo-
sofías dispares. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

107

alcanzable con nuestras herramientas matemáticas. Ello se debe 
a que no siempre es posible obtener una solución de las ecua-
ciones diferenciales por métodos de cálculo analítico exactos, 
con lo cual hay que recurrir a métodos numéricos aproximados 
auxiliados por ordenadores, y las aproximaciones utilizadas son 
sólo suficientemente precisas a tiempos no muy largos. Así, por 
ejemplo, la resolución de (1) para N>3 en el caso de interacción 

gravitatoria
( )

−

−
−=≠∀ 3;,

ji

jijij
ji

rr

rrmGm
tij

dt
rd

rF no

puede ser abordada analíticamente, debe hacerse numéricamen-
te, lo cual es sólo posible en pequeñas escalas temporales. 

Un ejemplo de método numérico sencillo de resolución de 
ecuaciones diferenciales consiste en generar ir  en un instante 
futuro t utilizando la aproximación del desarrollo de Taylor a 
segundo orden:

( )2
2 )(

2
1)(

)()( t
dt

trdt
dt

trdtrttr ii
ii ∆+∆+≈∆+     (2) 

que es tanto más exacto cuanto más pequeño es el valor ab-
soluto de ∆t. Dadas las condiciones iniciales de posición )( 0tri

y velocidad 
dt

trd i )( 0  para cada partícula i, podemos calcular 

2
0

2 )(
dt

trd i  por medio de (1) y obtener )( 1tri  con t1=t0+∆t y ∆t

muy pequeño. La velocidad se deriva de la variación de posi-
ción por intervalo temporal. Posteriormente obtenemos )( 2tri

con t2=t1+∆t aplicando lo mismo que antes; y así vamos calcu-
lando la posición de la partícula para t0, t1, t2, t3,... hasta llegar 
a tm=t que es el instante de tiempo en que estamos interesados 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

108

en conocer el estado del sistema. Esto se realiza para cada partí-
cula i, con lo cual se puede calcular el estado global de todo el 
sistema para cualquier tiempo. Igual que se hace para tiempos 
futuros se podría hacer para tiempos pasados haciendo ∆t nega-
tivo. Existen otros métodos de resolución numérica de este tipo 
de ecuaciones diferenciales pero, de cara a consideraciones filo-
sóficas, todos poseen el mismo problema, así que la discusión 
de este ejemplo es suficiente y extrapolable a cualquier otro. 

El problema que poseen los métodos numéricos es que son 
aproximaciones, es decir, difieren de la solución real, hay un 
error con respecto a la auténtica posición de la partícula, su-
puesto que las ecuaciones sean una buena descripción ontológi-
ca del sistema. La expresión (2) es sólo una aproximación tanto 
mejor cuanto menor sea el valor absoluto del intervalo ∆t. Esto 
quiere decir que el cálculo de )( 1tri  será más exacto que el cál-
culo de )( 2tri , y a la vez éste más exacto que el cálculo de 

)( 3tri , etc. Cuanto más nos alejamos del instante t0, más inex-
acta será la solución. Teóricamente podríamos alcanzar una 
precisión infinita para cualquier t haciendo el límite ∆t tendien-
do a cero, pero ello implicaría m=∞, o sea, habría infinitos 
tiempos intermedios en los que realizar el cálculo, y como el 
tiempo de cualquier cálculo de una máquina es finito nos lleva-
ría infinito tiempo hacer un cálculo exacto. Debemos pues asu-
mir que todo cálculo numérico posible en la práctica es sólo una 
aproximación. Además, hay que añadir el propio error de las 
medidas de las condiciones iniciales de las partículas, que son 
realizadas con un aparato de observación con precisión finita, y 
el propio redondeo de las cifras en el ordenador, pues un núme-
ro real—con infinitas cifras decimales—es aproximado por el 
ordenador, dado su capacidad finita de almacenamiento y cálcu-
lo, como un número racional—con finitas cifras decimales co-
rrespondiente al truncado de dígitos del número real exacto. 

A pesar de todo esto, los cálculos con ordenador pueden ser 
suficientemente precisos dentro de los límites que se necesitan. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

109

En la práctica, es suficiente con calcular el valor de las varia-
bles—por ejemplo, la posición de un planeta—aunque sea con 
algún pequeño error. En el ejemplo, un error de unos pocos me-
tros en la posición de un planeta es inapreciable y por tanto su-
ficientemente válido para fines prácticos. 

Aunque también puede ser que no sean tan precisos sino más 
bien lo contrario. Los sistemas que se denominan caóticos son 
aquellos que propagan los errores—bien sean de las condiciones 
iniciales, errores de redondeo o primeras iteraciones de (2)—
muy rápidamente; tan rápidamente que unas pocas iteraciones 
son suficientes para que el error sea ya altísimo y nada despre-
ciable a efectos prácticos. Pueden crecer exponencialmente y 
producirse divergencias entre posibles soluciones a tiempos 
muy cortos. El cómo de corto debe ser el tiempo (t-t0)  hasta 
donde podemos realizar cálculos con una precisión aceptable 
depende de ∆t. Cuanto menor sea ∆t más lejos podremos llegar 
en la predictibilidad con un error acotado dentro de unos már-
genes. También tendríamos “caos” cuando la solución de las 
ecuaciones diferenciales es extrañadamente sensible a las con-
diciones iniciales. Dado que medimos las condiciones iniciales 
de un sistema con una precisión limitada, la impredictibilidad 
sería evidente en tal caso. 

Cualquier sistema caótico determinista, como el surgido del 
problema de muchos cuerpos en interacción gravitatoria con las 
leyes de Newton, es predecible hasta un tiempo limitado por la 
capacidad de cálculo de los ordenadores. Esto hace que no se 
pueda predecir con los ordenadores actuales, realizando cálcu-
los durante tiempos no demasiado largos, el clima en un plazo 
mayor de una semana, o que no se puedan conocer las posicio-
nes de los planetas del sistema solar dentro de unos millones de 
años, por poner algunos ejemplos de sistema caóticos. Laplace 
desconocía en buena medida estos efectos caóticos intrínsecos a 
la misma física clásica, desconocía el efecto mariposa y desco-
nocía los problemas del caos en sistemas planetarios y sus posi-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

110

bles inestabilidades. No obstante, esto no invalida su determi-
nismo.

Sección 3: DE LOS QUE CONFUNDEN DETERMINISMO 
CON PREDICTIBILIDAD.

Una vez argumentada la diferencia entre determinismo y 
predictibilidad, es bien fácil poner en evidencia las ridículas 
defensas de un indeterminismo compatible con la mecánica clá-
sica que realizan algunos autores como Popper o Prigogine. 

El concepto “determinismo” pertenece, como dije anterior-
mente, a cómo son las cosas en sí, ontológicamente, y el de 
“predictibilidad” a cómo son las cosas en nuestro conocimiento, 
epistemológicamente. El determinismo depende del comporta-
miento de la naturaleza, independientemente de sus observado-
res, mientras que la predictibilidad depende en parte de la natu-
raleza y en parte de nosotros, de lo que somos capaces de 
observar, analizar o calcular. No deben confundirse pues. Y no 
debe olvidarse también que el objetivo último de la ciencia no 
es sólo predecir, sino también comprender, es decir, represen-
tarse los mecanismos de la naturaleza. La ciencia debe escudri-
ñar cómo se mueve la naturaleza, independientemente de si se 
pueden predecir sus movimientos o no. 

Subsección 1: EL INDETERMINISMO EN POPPER.

Popper (1956) proclama un indeterminismo en la física clá-
sica. Dice así en el prefacio a la edición de 1982 de “El Univer-
so abierto”:

“...mantengo que el determinismo laplaciano es insostenible 
y, además, que no lo requieren ni la física clásica ni la contem-
poránea. Este es un cometido serio, que no tiene nada que ver 
con subterfugios verbales. Mi argumentación, pues, será más 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

111

en un plano cosmológico: hablaré del carácter de nuestro mun-
do en vez de hablar del significado de las palabras.” (Popper 
1956, Prefacio de 1982)

Hablar de ontología en vez de hablar del significado de las 
palabras, tal como propone Popper, me parece un camino co-
rrecto a seguir. Sin embargo, observo que Popper no hace lo 
que dice o se propone en un principio: no investiga los aspectos 
ontológicos de la realidad sino que se interesa más por los as-
pectos epistemológicos, y su intento de eludir la discusión acer-
ca del significado de las palabras lo lleva a cabo escogiendo 
definiciones de “determinismo” arbitrarias que se salen del con-
tenido ontológico. Tras su afirmación del propósito de no querer 
hablar del significado de las palabras, define el “determinismo 
científico” como sinónimo de la “predictibilidad”. Es defendible 
lo que propone, pero es, como vengo señalando a lo largo de 
este capítulo, una cuestión bien alejada del análisis de lo que 
son las cosas y que se interesa por los límites de nuestra capaci-
dad de cálculo. Su “determinismo científico” es algo de interés 
científico pero no es un determinismo, no es el determinismo 
laplaciano al menos. Es posible definir conceptos diversos bajo 
el término determinismo, pero entonces estaremos hablando del 
significado de las palabras y no del determinismo del que han 
estado hablando los científicos y filósofos desde los tiempos de 
Laplace e incluso antes. 

Define también “determinismo prima facie”, como aquel en 
que la descripción matemática del modelo físico nos permite 
hacer predicciones con un grado finito de precisión, lo cual 
afirma que se cumple en las teorías de Newton y Maxwell y no 
en Einstein. Nuevamente mezcla ideas de predictibilidad, en 
este caso con precisión finita y por tanto accesible a los seres 
humanos, con determinismo y con causalidad. Popper da a la 
relatividad especial de Einstein una categoría especial en tanto 
que encuentra en ella una asimetría de las cadenas causales físi-
cas, que van del pasado al futuro y no del futuro al pasado, y 
por tanto podemos predecir en una sola dirección; el futuro está 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

112

abierto y el pasado está cerrado. Esta impredictibilidad aparece, 
según Popper, porque la limitación de la velocidad de la luz 
impide la llegada de información de sucesos de algunas regio-
nes alejadas. Esto son hechos elementales y bien conocidos que 
descentran el asunto principal y siguen sin decir nada acerca del 
determinismo de Laplace ni de la necesidad. El universo de 
Einstein es determinista, como el mismo Einstein reconocía, al 
igual que el universo de Newton. 

Hay que agradecer a Popper que no fuese su intención el ju-
gar con las palabras, tal como declaraba en el prólogo, porque si 
llegase a tener esta intención definiría una docena de definicio-
nes más de determinismo a su conveniencia y seguiría jugando 
con lo que está contenido en sus definiciones. De los cuatro ca-
pítulos de un libro dedicado a demostrar el indeterminismo de la 
física clásica dedica tres a la predictibilidad bajo otro nombre. 
El cuarto, una vez se cree ya con la baza del indeterminismo en 
la mano, habla del determinismo metafísico, el ontológico, el 
que pertenece a la naturaleza de por sí y nada tiene que ver con 
la epistemológica predictibilidad. Sus argumentos para el recha-
zo de este determinismo-determinismo son mucho más pueriles, 
y realiza un tratamiento de esta cuestión de un modo un tanto 
secundario en comparación con otros apartados de su obra. Se 
basa en argumentos de “la flecha del tiempo”, que comentaré en 
§5, o en la semejanza del determinismo con la doctrina de Par-
ménides cuya cosmovisión, consistente en un mundo que no 
cambia y es siempre el mismo, critica. Popper cree que el de-
terminismo metafísico es una cuestión de creencias, lejos de la 
labor científica, y lleva su discusión a un terreno de creencias 
metafísicas de la antigua Grecia, demasiado lejos de la discu-
sión de la física clásica, la cual se suponía el tema de su libro. 
Es obvio que el determinismo metafísico es una cuestión meta-
física y que la ciencia está limitada a la hora de hablar de estos 
temas. Pero lo que es bien cierto es que la mecánica clásica des-
cribe un mundo con lo que él llama “determinismo metafísico”; 
no se puede uno referir a la mecánica clásica sin incluir el de-
terminismo laplaciano, son inseparables. El determinismo no es 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

113

un añadido ideológico al conjunto de leyes de la física clásica. 
Cierto es que las ideas falsacionistas de Popper pueden poner en 
duda la validez del determinismo metafísico, precisamente por 
ser una cuestión metafísica, pero sólo a condición de que se fal-
see la mecánica clásica. Uno no puede decir que la mecánica 
clásica es un modelo correcto del mundo y decir al mismo 
tiempo que no hay determinismo. 

Popper, incorrectamente bajo mi punto de vista, defiende 
que la física clásica no requiere el determinismo laplaciano. Lo 
que defiende es falso. Se puede discutir acerca de la realidad del 
determinismo, lo que él llama “determinismo metafísico”, pero 
no se puede discutir si la física clásica supone una descripción 
determinista. Es, sin duda, determinista, y esto es tan exacto e 
indiscutible como que “2+2=4”. Supone deshonestidad escribir 
un libro dedicado a refutar el determinismo en la mecánica clá-
sica para referirse a asuntos de diversa índole y terminar dicien-
do que no cree en el determinismo porque no cree en la mecáni-
ca clásica. 

No termino aquí la crítica al trabajo de Popper. Lo que sigue 
en este capítulo es también aplicable a sus pobres enseñanzas. 

Subsección 2: EL INDETERMINISMO EN PRIGOGINE.

Ya he mencionado a un autor que cree tener argumento sufi-
ciente para desmontar el determinismo laplaciano en la física 
clásica utilizando una confusión de términos: Karl Popper, doc-
tor honoris causa por catorce universidades prestigiosas, lo que 
nos da una idea de la sabiduría que se respira en los entornos 
académicos. Pero, por supuesto, no es el único pensador que 
comulga con la mezcla de términos. Ilya Prigogine, premio No-
bel de química, es otro caso bien conocido junto con sus segui-
dores.

En Prigogine se observa también oscuridad en sus argumen-
tos cuando habla de azar e indeterminismo. Quiero mostrar el 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

114

tipo de respuestas que ofrece un defensor del indeterminismo 
clásico, Prigogine, ante la acusación de estar confundiendo ex-
presiones. Por ejemplo, en una charla de un congreso (Wagens-
berg, ed., 1986) en torno a los temas de azar, determinismo y 
libertad dice:

“...no me interesa nada la cuestión de si la naturaleza sabe 
o no lo que hace. Yo no hablo de lo que la naturaleza sabe o 
deja de saber. No hablo de ontología, sino de modelos intelec-
tuales sobre el mundo en que vivimos.” (Prigogine 1986)

De estas palabras se puede concluir que a Prigogine no le in-
teresa el mundo como es sino que está más interesado en bus-
carse algún algoritmo matemático que sea compatible con los 
datos que obtiene en sus experimentos de laboratorio, una idea 
instrumental de la ciencia que repudia toda misión de compren-
sión del mundo por parte de ésta. En esta misma charla, René 
Thom preguntaba a Prigogine tras su exposición:

- “De todos modos, permítame una observación final sobre 
sus afirmaciones. Creo que debería usted distinguir muy cuida-
dosamente aquello que atañe a las matemáticas de aquello que 
pertenece al mundo real. Las matemáticas no tienen nada que 
ver con el mundo real.” (Prigogine 1986)

y Prigogine contestó:
- “Éste es su punto de vista, no el mío.” (Prigogine 1986)
De las dos contestaciones de Prigogine infiero que su interés 

está en los “modelos intelectuales” matemáticos que no son on-
tológicos pero sí tienen que ver con el mundo real. Ahora bien, 
si tienen que ver con el mundo real sí pretenden ser ontológicos, 
¿no?

Más contestaciones de Prigogine:
- “Es necesario distinguir entre determinismo y predictibili-

dad.” Carlos Ulisses Moulines (Wagensberg, ed., 1986, “Se-
gundo debate general: determinismo y libertad”)



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

115

- “Quiero decir, en primer lugar, que para mí, como físico, 
las teorías se refieren a la naturaleza, y no estoy seguro de que 
me interese una dirección semántica para el debate.” Prigogine 
(Wagensberg, ed., 1986, “Segundo debate general: determinis-
mo y libertad”)

Esto confirma más su visión ontológica de las ciencias, por 
una parte, y su interés por confundir lo que es en sí con lo que 
podemos conocer de las cosas. Primero dice que no habla de la 
naturaleza sino de modelos intelectuales acerca del mundo y 
luego manifiesta que esos modelos, esas teorías, se refieren a la 
naturaleza. ¿Habla de la naturaleza o no? Si tenemos interés en 
la naturaleza, debemos fijarnos en su determinismo o indeter-
minismo. Si tenemos interés en nuestro conocimiento de las 
variables matemáticas de los modelos que representan a la natu-
raleza debemos fijarnos en su predictibilidad o impredictibili-
dad. De acuerdo que no deben usarse más términos de los preci-
sos pero creo que he evidenciado suficientemente en §2 la 
necesidad de distinguir entre los dos referidos. 

Otro ejemplo de contestaciones:
“Si sólo creemos en la viabilidad de formalismos estricta-

mente deterministas, entonces es verdad, la libertad sólo puede 
ser una ilusión. Pero basta tomar conciencia de que el cerebro 
es un sistema altamente inestable y caótico para que la cuestión 
adquiera inmediatamente otro cariz. Tradicionalmente había 
que escoger entre un punto de vista anticientífico y la alienante 
idea de que somos autómatas, aunque no lo sepamos. Pienso 
que la física moderna ha colaborado con el fin de tal dicoto-
mía.” Prigogine (Wagensberg, ed., 1986, “Segundo debate ge-
neral: determinismo y libertad”) 

Esta es precisamente la posición que ataco, la creencia de 
que se puede defender la libertad en términos científicos. Ve-
mos pues como, a base de echar arena a los ojos de sus lectores, 
logra defender una libertad y un indeterminismo que no se sabe 
lo que significan aparentando estar fundamentados en descu-
brimientos de la nueva ciencia cuando lo cierto es que el caos 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

116

no desmiente el determinismo de la física clásica. Con ello llega 
a que no somos autómatas. ¿No somos?, ¿por qué habla de lo 
que son las cosas en el hombre si no le interesa para nada la 
ontología?, ¿quiere decir que no conocemos si somos? 

Más confusa es su afirmación de que la ciencia no puede de-
cirnos lo que “es” el hombre (Prigogine y Stengers, cap. 8). Si 
la ciencia no puede decirnos lo que es el hombre, ¿por qué pue-
de decirnos si es libre o no?, ¿tiene algo que decir la ciencia 
acerca del determinismo o no?, ¿y de la libertad? Por otra parte, 
contradiciéndose nuevamente, en una entrevista de un periódico 
(Prigogine 1996a) afirmaba que: 

“No somos nosotros los que creamos estos conceptos, sino 
la naturaleza la que los impone. ¡Me parece equivocado pensar 
que la ciencia no es más que una extrapolación del hombre! ”

Pienso que Prigogine juega con dos barajas y suelta cartas de 
una u otra según le convenga para sus respuestas. A eso es a lo 
que llama él la unificación de las dos culturas. Ante tal tipo de 
respuestas pienso que queda suficientemente ejemplificado que 
el autor no tiene las ideas claras y, por lo tanto, difícilmente 
puede fraguar una defensa coherente. Prigogine lleva al extremo 
sus confusiones y argumenta posiciones tan extremas como que 
“la noción de caos nos lleva a repensar la noción de ‘leyes de 
la naturaleza’.” (Prigogine 1994, p. 15), cuando ya hemos visto 
en §2.1 que no hay nada contradictorio en el caos con la física 
de Newton. Analizaré, no obstante, algunos de los argumentos 
de Prigogine en las siguientes secciones. 

Sección 4: ARGUMENTO INDETERMINISTA BASÁNDOSE 
EN LAS BIFURCACIONES.

El físico y matemático del s. XIX James Clerk Maxwell (Ni-
ven, ed., 1890) buscó durante su vida salidas a la imposición 
determinista-mecanicista. Buscaba establecer posibles causali-
dades dependientes de la acción de la voluntad. Su intención era 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

117

demostrar que era posible actuar libremente sin violar las leyes 
de la física. Para no violar leyes como la conservación de la 
energía, se veía en la obligación de demostrar que la voluntad 
podía operar sin ningún gasto de energía. En 1873, escribió un 
artículo titulado (traducido al español) “¿Tiende el progreso de 
las ciencias físicas a dar alguna ventaja a la opinión de la nece-
sidad (o determinismo) frente a la de contingencia de los suce-
sos y el libre albedrío?”. Trató de reinterpretar el atomismo, la 
termodinámica y la estadística para que, en vez de derivar en un 
determinismo, como suponía Laplace, apoyase la posibilidad de 
libertad humana. 

Un trabajo sobre mecánica de fluidos de Joseph Boussinesq 
mostró en 1878 que, bajo ciertas condiciones, las ecuaciones 
diferenciales que regulan un sistema mecánico tienen solucio-
nes múltiples en ciertos puntos de singularidad en las que de-
terminadas fuerzas podrían producir movimientos que no están 
unívocamente determinados. Esto inspiró a Maxwell en la idea 
de que la voluntad libre del individuo actúe en singularidades 
como ésta para determinar cuál solución se deriva. Maxwell 
destacó la imperfección de la estadística y de la mayor parte del 
conocimiento en Física. Sin embargo, estos argumentos no con-
vencieron demasiado, no se pudo abrazar el indeterminismo 
convincentemente porque las teorías sobre física estadística pu-
dieron dar cuenta de todo lo macroscópico en función de leyes 
Newtonianas que afectan a las partículas microscópicas que 
constituyen el sistema, y mostrar que debajo de todo azar apa-
rente hay un mecanismo rígidamente determinista. Sobre esto 
me extenderé en §6. 

La idea maxwelliana, marginada dentro de la ciencia del si-
glo XX, surge con algunos nuevos exponentes, como el men-
cionado Prigogine (1994, 1996a, 1996b) y Prigogine y Stengers 
(1979, 1984, 1988). Desde la termodinámica, hace alusiones al 
indeterminismo y el acercamiento de las dos culturas, humanís-
tica y científica, relacionados con el concepto de libertad. De-
clara (Nicolis y Prigogine 1987) que las ciencias modernamente 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

118

desarrolladas acerca de la complejidad conllevan indeterminis-
mo, independientemente de los nuevos descubrimientos de la 
mecánica cuántica que comentaré en capítulos posteriores. 

En la termodinámica lejos del equilibrio pueden existir unas 
estructuras características denominadas “bifurcaciones”43 . En 
las bifurcaciones, pequeñísimas fluctuaciones de alguna varia-
ble del sistema físico producen comportamientos futuros total-
mente distintos. Ello hace a estos sistemas impredecibles. Cada 
vez que un sistema encuentra una bifurcación crítica y se reor-
ganiza, se dice que hay una rotura de simetría y disipación44 . 

Sección 5: ARGUMENTO INDETERMINISTA BASÁNDOSE 
EN LA ASIMETRÍA TEMPORAL.

El científico y filósofo de la ciencia de finales del s. XIX y 
principios del s. XX Émile Meyerson señalaba que el determi-
nismo implicaba la eliminación del tiempo. El tiempo es una 
ilusión subjetiva. De las mismas ecuaciones de Newton (1) se 
puede extraer una simetría temporal. Si cambiamos en las ecua-

ciones la variable t por -t, dado que 2

2

2

2

)(
)()(

td
trd

dt
trd ii

−
−

= , aqué-

llas permanecerán inalteradas. No hay distinción, desde el punto 
de vista de las leyes mecánicas clásicas, entre ir hacia adelante 
en el tiempo e ir hacia atrás. Este hecho está ligado entre otras 
cosas al determinismo—una causalidad numéricamente exacta 
entre el pasado y el futuro—y por el cual se hace posible deter-
minar el pasado a partir del futuro del mismo modo que el futu-
                                                          

43Cuando el sistema puede seguir su destino por dos o más caminos distintos 
se dice que hay una bifurcación. En Nicolis y Prigogine (1987) se puede ver, 
largamente desarrollado, la importancia de las bifurcaciones en relaciones con 
sistemas físicos o biológicos y su relación con la noción de complejidad. 

44Disipativo es lo contrario de conservativo, es decir, que no conservan la 
energía mecánica, son irreversibles, etc. Por ejemplo los sistemas en que el 
rozamiento absorbe parte de energía para transformarse en calor. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

119

ro a partir del pasado. Todo destino está escrito en un solo 
tiempo t0: dado el pasado, presente o futuro se determinan los 
estados del sistema para cualquier otro tiempo. Incluso se po-
dría decir que el paso del tiempo no existe, que sólo existe un 
Universo que es siempre el mismo. William James (1884) com-
pararía este Universo con un bloque de hierro macizo: cada par-
te está soldada a la totalidad y no puede haber ningún equívoco, 
ningún asomo de cambio. Una concepción que se asemeja a la 
de Parménides según la cual el mundo no cambia. Sin embargo, 
nuestras percepciones denotan un paso del tiempo y que tiene 
una dirección: “la flecha del tiempo”, y eso dio lugar a que mu-
chos científicos y pensadores de la época se opusieran a la con-
cepción parmenidiana.

En la actualidad, o en años recientes, tanto Popper (1956) 
como Prigogine (1996b) y Prigogine y Stengers (1979, 1988) se 
presentan como defensores de la flecha del tiempo y el indeter-
minismo en la física clásica. Es más, se basan en lo primero 
para demostrar lo segundo. Según éstos, una vez establecida la 
realidad del tiempo se ha eliminado el mayor obstáculo a la 
consecución de una mayor unidad entre las ciencias y las huma-
nidades. Ya no tenemos por qué escoger entre una libertad prác-
tica y un determinismo teórico.

Aparte del argumento de percepción de un tiempo psicológi-
co, que cojea por basarse en percepciones subjetivas más que en 
un análisis racional objetivo, se hace mención de la flecha del 
tiempo definida en el segundo principio de la termodinámica—
formulado por Clausius en 1865—según el cual la entropía S
del Universo, una medida del desorden, aumenta. Esto define 
una asimetría en el tiempo: la entropía crece hacia el futuro y 
decrece hacia el pasado. Explicado de forma ilustrativa con un 
ejemplo, tal principio nos dice que el calor fluye de los cuerpos 
calientes a los fríos o que se pueden mezclar dos fluidos con 
sólo ponerlos en contacto. En estos dos ejemplos vemos cómo 
aparece una irreversibilidad: no se puede hacer que el calor pase 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

120

de los cuerpos fríos a los calientes o que los fluidos mezclados 
se desmezclen. 

Sección 6: LA RESPUESTA ESTÁ EN LA ESTADÍSTICA.

En contra de la visión de Maxwell estaba la del creador de 
casi toda la física estadística clásica: Ludwig Boltzmann. Su 
opinión se recoge en estas palabras:

“Una precondición de todo conocimiento científico es el 
principio de la completa determinación de todos los procesos 
naturales, o, tal como se aplica en la mecánica, la completa 
determinación de todos los movimientos. Este principio declara 
que los movimientos de un cuerpo no ocurren accidentalmente, 
yendo algunas veces aquí, otras veces allí, sino que están com-
pletamente determinados por las circunstancias a las cuales el 
cuerpo está sujeto.” (Boltzmann 1899, pp. 276-277)

“...permite la posibilidad de que todo puede calcularse por 
medio del movimiento de los átomos, y Dios no puede permitir-
se igualmente una creación u otra. Si el querer es inambiguo 
por algo a priori (tal como el movimiento de los átomos o 
Dios), entonces no habría voluntad.” (Fasol-Boltzmann, ed., 
1990, p. 283) 

Boltzmann apoyó toda explicación mecánica en cualquier 
dominio. Llamó a la teoría de la evolución de Darwin mecánica 
y defendió que el pensamiento humano fuese mecánicamente 
necesario y sus conductas determinadas (Blackmore, ed., 1995, 
vol. 2, 7.II; Boltzmann 1903). “Podemos explicar el concepto 
de belleza, lo mismo que el concepto de verdad, en términos 
mecánicos. (...) En la naturaleza y en el arte también domina la 
mecánica todopoderosa, al igual que sucede en la política y en 
la vida social” (Boltzmann 1903), decía. Para él, todo fenóme-
no probabilístico debería reducirse a determinismo mecánico. 
Precisamente esa idea que tenía de verlo todo como reducible a 
mecánica le hizo fundamentar la física estadística clásica por la 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

121

que la termodinámica se reducía a mecánica clásica. Ante la 
objeción que se le puso de que colisiones elásticas en los siste-
mas mecánicos eran perfectamente reversibles y que el calor 
fluye irreversiblemente de los cuerpos calientes a los fríos, él 
derivó exitosamente los conceptos mecano-estadísticos que hoy 
en día se aplican, fuera de la mecánica cuántica, pudiendo con-
ciliar ambos aspectos. 

Subsección 1: ALGUNAS IDEAS BÁSICAS DE LA 
MECÁNICA ESTADÍSTICA.

La base de la mecánica estadística reside en la distinción en-
tre macroestados y microestados: todo sistema físico es descrito 
en función de variables macroscópicas A(t)—tales como la pre-
sión, temperatura, densidad, ...—que se pueden expresar en fun-
ción de los microestados, seis para cada una de las N partículas 
que compone el sistema, es decir, su posición ir  y velocidad 

)(tvi  en las tres direcciones del espacio. A toda magnitud ma-
croscópica A(t) se le asocia una microscópica que es función 
exacta de los microestados, );,...,;,...,( 11 tvvrra NN , relaciona-
das por:

,......);,...,;,...,();,...,;,...,()( 111111 NNNNNN vdvdrdrdtvvrrPtvvrratA = (3)

es decir la integración o suma continua a todas las combina-
ciones posibles de microestados multiplicados por la probabili-
dad P );,...,;,...,( 11 tvvrr NN  de que se dé en el sistema cada una 
de las combinaciones particulares. Los cálculos estadísticos rea-
lizados por Maxwell y Boltzmann llevaron a que, en un sistema 
aislado y en equilibrio, todos los microestados son igualmente 
probables para una energía dada E, que se conserva por la ley 
de conservación de la energía deducible de la mecánica Newto-
niana:



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

122

P TK
tvvrrE

NN
b

NN

etvvrr
);,...,;,...,(

11

11

);,...,;,...,(
−

∝     (4) 

con Kb una constante llamada “de Boltzmann”, T la tempe-
ratura cinética del sistema, que en equilibrio coincide con la 
temperatura termodinámica. E, la energía total de las partículas, 
se corresponde a la suma de energías cinética y potencial de 
cada una de las partículas. El equilibrio se corresponde con el 
estado más probable de un sistema. Resulta de ciertos cálculos, 
que no voy a especificar, que la probabilidad del sistema de es-
tar fuera del valor más probable tiende a cero cuando el número 
de partículas N es suficientemente elevado. 

Dado que )(tri  y 
dt

trd
tv i

i
)(

)( =  están determinados ∀i, ∀t

entonces a y P estarán determinados y así también cualquier 
variable macroscópica A(t) a través de (3).

La validez de la estadística clásica, en el marco de las ideas 
que Boltzmann propusiera, dentro de un determinismo como el 
que Laplace introdujera, conserva toda su vigencia actualmente 
(Bricmont 1996), a excepción de los campos donde los efectos 
derivados de la mecánica cuántica son notables. Ninguna nueva 
idea, relacionada quizás con la irreversibilidad o la flecha del 
tiempo o las bifurcaciones, ha dejado obsoleta la estadística clá-
sica de siempre. Pretender negar las bases de una rama de la 
física harto comprobada por miles de experimentos y consisten-
te con las teorías sobre la composición de la materia actuales 
(excepto por efectos cuánticos) es algo inaceptable. 

Subsección 2: RESPUESTA AL ARGUMENTO BASADO EN 
LAS BIFURCACIONES.

¿Es lícito entonces proclamar un indeterminismo en una bi-
furcación porque no podemos conocer las determinaciones sub-
yacentes que le llevan a una u otra conducta entre las dos posi-
bles? La respuesta es no. Sí puede haber una causa que empuje 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

123

a una rama de la bifurcación—y de hecho la hay, si no nos sa-
limos de la mecánica clásica—aunque sea imperceptible a nivel 
macroscópico, por ejemplo que haya un simple átomo más em-
pujando hacia una solución estable que hacia la otra. Efectiva-
mente, se trata de sistemas inestables vistos macroscópicamente 
que tanto pueden escoger un camino u otro por pequeñas varia-
ciones, pero esas variaciones pueden seguir, y de hecho siguen 
según (1), un determinismo estricto. No vale con decir—como 
hace Prigogine (1994, p. 59)—que en los sistemas caóticos, la 
descripción estadística es irreducible a unas variables microscó-
picas y la representación en forma de partículas siguiendo sus 
trayectorias debe ser reemplazada por una descripción puramen-
te probabilística porque eso es negar las bases mismas de la me-
cánica estadística clásica. En la mecánica cuántica las cosas son 
diferentes. Sin embargo, como hace notar Batterman (1991), en 
la mecánica cuántica, la exclusión de las variables ocultas está 
soportada por una argumentación teórica y experimental firme 
(ver §9-Cap. 5), mientras que en la propuesta de Prigogine sólo 
figura una creencia sin argumento racional que demuestre que 
las conjeturas de Boltzmann estaban equivocadas a este respec-
to.

Así pues, la defensa de Prigogine, que—como dije—no 
constituye ningún nuevo hallazgo sino una desempolvadura de 
cuestiones del siglo XIX, no es suficiente para derrocar al de-
terminismo en la naturaleza, quedando por tanto la negación de 
la libertad del hombre inalterada. “El fin de las certidumbres”
(Prigogine 1996b), título de uno de sus últimos libros, no impli-
ca el fin de la necesidad. Su proclamación de la creatividad, la 
libertad, y esa lista de palabras bonitas que a los humanistas 
ramplones y a los científicos que aspiran a ser considerados 
como Prigogine les gustan mencionar, se repiten en todos y ca-
da uno de sus libros, pero ello no es suficiente para vencer el 
argumento laplaciano. Palabras, sólo son palabras, no razones. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

124

Subsección 3: RESPUESTA AL ARGUMENTO BASADO EN 
LA FLECHA DEL TIEMPO.

No hay irreversibilidad en el sentido de imposibilidad, la 
única causa por la que vemos que algunos fenómenos indican 
una flecha del tiempo y no vemos por ejemplo fluir el calor de 
lugares fríos a calientes es porque es muchísimo menos proba-
ble, aunque no imposible. La segunda ley de la termodinámica, 
que así se llama técnicamente el ejemplo mencionado, se expli-
ca con los movimientos deterministas de los átomos que susten-
tan el sistema físico en cuestión y para nada implica una contra-
dicción. Es decir, no puede servir la flecha del tiempo 
termodinámica para refutar el determinismo. El tiempo es irre-
versible en los sistemas inestables porque el comportamiento de 
los sistemas en una inversión de la flecha del tiempo es caótico: 
se necesitan unas condiciones muy restringidas y de baja proba-
bilidad para que sea posible recuperar un estado pasado en un 
proceso irreversible, y pequeñas variaciones en esas condicio-
nes nos alejan de la posibilidad de reversibilidad. Dado que el 
espacio es un continuo, la cantidad de microestados posibles en 
una configuración de partículas tiende a infinito, y sólo unos 
pocos relativamente son adecuados en las condiciones iniciales 
para poder recuperar el estado pasado de un sistema en una in-
versión temporal cuando nos encontramos fuera del equilibrio. 

Es perfectamente posible explicar los fenómenos irreversi-
bles dentro de las leyes fundamentales de la mecánica clásica. 
Esto fue hecho por Boltzmann hace más de un siglo y sus ar-
gumentos se mantienen:

“Dado que en las ecuaciones diferenciales de la mecánica 
no existe nada análogo al segundo principio de la termodiná-
mica, este último no puede representarse mecánicamente nada 
más que por medio de suposiciones que atiendan a las condi-
ciones iniciales.” Boltzmann (1904) 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

125

Las condiciones iniciales de un sistema, es decir, las posi-
ciones y velocidades de cada una de sus partículas, contienen la 
información acerca de la evolución del sistema en un sentido o 
en otro, no las propias ecuaciones diferenciales que, como bien 
sabemos, son simétricas respecto al tiempo. 

Boltzmann explicó hace más de un siglo la irreversibilidad, 
la flecha del tiempo y el crecimiento de la entropía como carac-
terísticas de sistemas deterministas que siguen las leyes de 
Newton. Prigogine prescinde de estas explicaciones y apuesta 
por una incertidumbre proveniente de sus especulaciones meta-
físicas al margen del conocimiento científico. Isabelle Stengers, 
coautora de muchos de los libros de divulgación de Prigogine 
(Prigogine y Stengers 1979, 1984, 1988), afirma que “la reduc-
ción de la entropía termodinámica a una interpretación diná-
mica es difícil de ver si no es como una ‘proclamación ideoló-
gica’...” (Stengers 1993, p. 192), pero lo cierto es que sucede, 
en mi opinión, justamente lo contrario: las ideas de Boltzmann 
son ciencia, mientras que las de Prigogine o Stengers son “ideo-
logía” basada en creencias no científicas. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

127

Capítulo V: MECÁNICA CUÁNTICA. 

En este capítulo, daré un repaso a los fundamentos de la me-
cánica cuántica. El centro de la discusión no lo presento aquí, 
pero sí abro las puertas a los problemas filosóficos que se plan-
tean derivados de esta mecánica y cuyo conocimiento puede 
ayudar a entender mejor algunos conceptos de los que se habla-
rá más adelante. 

Sección 1: ¿A QUÉ SE LLAMA MECÁNICA CUÁNTICA?

Mecánica cuántica o mecánica ondulatoria es el nombre que 
recibe la actual formulación de las leyes físicas que gobiernan la 
materia-energía a todas las escalas45 . Se hizo preciso construir 
una mecánica más amplia que la clásica para tener en cuenta los 
nuevos hallazgos en el mundo microscópico. Fue creada en la 
década de 1920 y años posteriores. Algunos nombres destaca-
bles de entre sus creadores son: Niels Bohr, Werner Heisenberg, 
Max Born, Erwin Schrödinger, Louis de Broglie, Paul Dirac, 
John von Neumann. 

Aunque su funcionamiento operacional y de resolución de 
problemas prácticos está fuera de dudas, desde nuestro conoci-
miento actual de la física—hasta ahora, ninguna predicción ha 

                                                          
45Desde las escalas espaciales más pequeñas hasta las macroscópicas, exclu-

yendo los rangos donde la gravedad domina la dinámica de la materia. La 
formulación más completa de las leyes físicas la constituye realmente la me-
cánica cuántica relativista, que incluye altas energías. Actualmente, se habla 
de una hipotética teoría unificada de gravedad cuántica, todavía por crear, que 
explicaría todos los fenómenos físicos desde las escalas más microscópicas 
hasta las cosmológicas. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

128

sido desaprobada experimentalmente—, la interpretación de su 
significado filosófico, en cuanto a decirnos cómo es el mundo, 
no está libre de discusiones. Así, las interpretaciones de la me-
cánica cuántica son múltiples46 , y diversos autores han querido 
ver en las reglas operacionales de la mecánica cuántica descrip-
ciones del mundo muy diferentes entre sí. Se puede decir que, 
actualmente, no se posee una visión ontológica completa de la 
naturaleza cuántica. 

Hay una interpretación mayoritariamente seguida que es 
llamada “de Copenhague”. Supone la versión más o menos es-
tándar u oficial, la bandera de la mecánica cuántica pretende 
identificarse con esta interpretación. No obstante, debe tenerse 
en cuenta que entre sus proponentes—Bohr, Heisenberg, Di-
rac—hubo también algunos desacuerdos, y que la interpretación 
de Copenhague toma ciertos matices distintos según se tome de 
palabras de Bohr o de Heisenberg, por ejemplo. El contenido de 
las líneas generales de esta interpretación es lo que vamos a ex-
poner a continuación.

La claridad en la interpretación de esta mecánica deja mucho 
que desear como se verá. Se habla de cosas muy extrañas. Hay 
mucha confusión en este mundo, y no solamente para aquellos 
que pretenden acercarse a la teoría aprendiendo de quienes la 
han creado, sino que los propios creadores parecen estar un po-
co confusos ante el monstruo conceptual que han creado. Bohr 
solía decir que si alguien no queda confundido por la física 
cuántica, es que no la ha entendido bien. 

Las reglas de la mecánica cuántica tomaron una interpreta-
ción estadística con Max Born, y fueron axiomatizadas matemá-
ticamente por J. von Neumann. No incluiré en la descripción 
que sigue a la relatividad, es decir, mostraré el formalismo de la 
mecánica cuántica no-relativista. La relatividad se hace irrele-
vante de cara a los temas filosóficos que discutiré. 

                                                          
46 Schreiber (1994) explica nueve interpretaciones distintas. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

129

Sección 2: ¿QUÉ FALLA EN LA MECÁNICA CLÁSICA?

En primer lugar hay que señalar que el término “fallar” sin 
más, no es del todo apropiado. Hablar de fallos implica hablar 
de errores o equivocaciones y no es cierto que la física clásica 
fuese fallida, hay que matizar. el matiz es el siguiente: la mecá-
nica clásica es fallida a escalas muy pequeñas. Dentro de esca-
las de longitud, energías, etc. no demasiado pequeñas, el mode-
lo del mundo según la mecánica clásica es consistente con las 
experiencias hasta niveles extremadamente altos. No se puede 
pues hablar de fallos de la mecánica clásica aplicados a cuerpos 
macroscópicos.

Varios fueron los problemas con que se encontraron los físi-
cos de principios de siglo que no hallaban solución dentro de la 
mecánica clásica, como consecuencia de un mal modelo del 
comportamiento de los átomos. Un ejemplo es la manera de 
radiar de un cuerpo negro47 , que fue el primer problema que 
hizo ver el mal funcionamiento de la mecánica clásica y la ne-
cesidad de una nueva. Un segundo caso es el del calor específi-
co de los sólidos a bajas temperaturas. Cuando la capacidad ca-
lorífica48  de un sólido está por debajo de 6 cal/K/átomo-gramo, 
la física clásica no puede predecir correctamente los valores 
observados en laboratorio, y aun por encima de las 6 
cal/K/átomo-gramo las capacidades caloríficas predichas por las 
estadísticas clásicas fallan algo. 

Quizás el ejemplo más desconcertante es el movimiento del 
electrón alrededor del núcleo: éste tendría que caer al núcleo en 

un tiempo de unos 10-10 segundos emitiendo una radiación de 
frecuencia variable a medida que el electrón varía de posición 

                                                          
47Cuerpo negro es aquel que absorbe y reemite toda radiación que sobre él 

incide.
48La capacidad calorífica se define como la cantidad de calor que hay que 

suministrar a una unidad de masa de una sustancia para que aumente una uni-
dad de temperatura. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

130

con respecto al nucleo, y sin embargo se observa estabilidad y 
emisión en frecuencias discretas invariables con el tiempo. 

Además de este tipo de problemas, que vendrían a ser resuel-
tos con la nueva mecánica, destacan también los experimentos 
que mostraron la naturaleza corpuscular de la luz, como el efec-
to fotoeléctrico o el efecto Compton correspondientes a colisio-
nes de los “cuantos de luz” con la materia, o los efectos ondula-
torios de la materia que se explican en la próxima sección. 

Sección 3: PROPIEDADES ONDULATORIAS DE LAS 
PARTÍCULAS.

En la física clásica, una partícula puntual se identifica por el 
valor que adoptan magnitudes como su posición y velocidad, su 
masa y su carga eléctrica. 

Los patrones de interferencia de partículas clásicas vienen 
dados por la suma de las partículas. Por ejemplo, supongamos, 
como en la figura 1, que tenemos una ametralladora que dispara 
en todas direcciones y al azar balas, un ejemplo de partículas 
macroscópicas clásicas, contra una pared blindada con dos ra-
nuras de tamaño bastante mayor que las balas. Detrás de la pa-
red situamos una pantalla y un detector móvil que nos dice 
cuántas balas han llegado a diferentes alturas x de la pantalla. El 
detector podría ser simplemente una persona contando el núme-
ro de agujeros sobre la pantalla. ¿Qué observará? Pues verá una 
distribución P12 como la que se indica en la parte (c) de la figu-
ra 1, que corresponde a la suma de las probabilidades corres-
pondientes a las balas que pasan por cada ranura. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

131

Figura 1: Experimento de interferencia con balas. Figura proce-
dente de Feynman et al. (1965). 

El concepto de onda en física clásica se entiende como un 
campo variable con el tiempo. Un campo es una función, o va-
rias funciones dependiendo de si el campo es escalar o vecto-
rial, cuyo valor depende de la posición en el espacio. Por ejem-
plo, la temperatura es un campo escalar porque a cada punto del 
espacio corresponde un valor diferente de la temperatura. La 
notación usual para un campo escalar llamado φ es: φ )(r , don-
de el vector r  representa las 3 coordenadas espaciales. Como 
decía, si el valor de un campo depende también del tiempo, 
además de la posición, será una onda. Así, si el campo φ varía 
con el tiempo, será una onda usualmente denotada por φ ),( tr ,
o sea, una cantidad cuyo valor depende de 4 números, la posi-
ción en el espacio y el tiempo. 

La interferencia con ondas es algo bien distinto al de la inter-
ferencia entre partículas. Supongamos ahora otro ejemplo aná-
logo al de las balas pero con ondas de agua según se muestra en 
la figura 2. A través de las dos ranuras pasan las ondas h1 y h2
cuya intensidad es luego detectada en un detector móvil en la 
pantalla absorbente situada tras la pared. La intensidad, magni-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

132

tud proporcional a la energía de la onda, es proporcional al cua-
drado de la altura de la onda. Y la altura de la onda puede ser 
positiva, en las crestas, o negativa, en los valles. La intensidad 
total de las ondas salidas de las dos ranuras no es la suma de las 
intensidades. El resultado es el que se ilustra en la parte (c) de la 
figura 2, I12, que difiere de la suma de I1 e I2.

Figura 2: Experimento de interferencia con ondas de agua. Figu-
ra procedente de Feynman et al. (1965). 

En la física clásica, los conceptos de partículas y ondas están 
separados, son dos cosas distintas. La materia está compuesta 
de partículas. Las ondas se transmiten a través de la materia a 
excepción del caso de la luz49 . Precisamente por los patrones de 
interferencia mostrados por la luz se demostró que ésta era una 
onda como Huygens defendía y no una partícula como decía 
Newton, en el marco de la física clásica. 

                                                          
49Bien conocida es la discusión acerca de si la luz era una onda propagándo-

se en un medio material llamado éter o en el vacío. El hecho de que la luz se 
propague en el vacío corresponde a hallazgos del último período de la física 
clásica. Con la relatividad, que es física clásica, o sea no cuántica, la concep-
ción de campos y ondas tomó matices más exóticos. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

133

En la física cuántica, la situación es bien diferente. La mate-
ria muestra propiedades ondulatorias, la materia muestra pro-
piedades de las ondas clásicas al mismo tiempo que exhibe las 
propiedades de partículas clásicas. Las partículas tienen propie-
dades de ondas, y las ondas tienen propiedades de partículas. 

Davisson y Germer (1927) realizaron un experimento que 
confirmó este hecho: dispararon electrones hacia un cristal de 
varias capas, de modo que algunos de los electrones eran refle-
jados por unas capas más superficiales y otros por otras más 
profundas. Los electrones reflejados del cristal mostraron pro-
piedades de interferencia usuales en las ondas. Incluso lanzando 
un solo electrón se conseguía medir una intensidad ondulatoria 
del electrón reflejado dependiente del ángulo de reflexión, del 
mismo modo que se conseguiría cuando hacemos reflejar luz en 
el espejo. En similitud con los experimentos descritos para par-
tículas y ondas, la figura 3 (φ es la función de onda de la que 
hablaré en §4) muestra lo que pasa con los electrones que son 
lanzados al modo como las balas eran lanzadas por la ametra-
lladora. ¡La probabilidad de encontrar un electrón no es la suma 
de las probabilidades de los electrones procedentes de ambas 
ranuras! Encontramos crestas y valles en la distribución de pro-
babilidades tal y como hacen las ondas. 

Figura 3: Experimento de interferencia con electrones. Figura 
procedente de Feynman et al. (1965).



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

134

Se ha tratado de explicar la distribución P12 en términos de 
electrones individuales que provienen de la ranura 1 o la 2, pero 
ha sido imposible. No hay manera de explicar el patrón de inter-
ferencia observado conservando la idea de electrones como par-
tículas.

La mecánica cuántica introduce nuevos conceptos en lo refe-
rente a la realidad física. La realidad de las partículas puntuales 
de la física clásica es sustituida por una mecánica ondulatoria 
bajo una realidad dual de ondas-partículas primariamente ex-
presada por de Broglie. Los electrones en el experimento de la 
figura 3 llegan en bultos, como partículas, y la probabilidad de 
llegada de estos bultos se distribuye como la distribución de la 
intensidad de una onda. Es en este sentido que el electrón se 
comporta algunas veces como una partícula y otras como una 
onda. Se cumple lo dicho por de Broglie: cada partícula tiene 
una onda asociada cuya longitud de onda, la distancia entre 

crestas consecutivas de las ondas, es 
p
h=λ , con 

h=1.05×10-34 J/s y p la cantidad de movimiento de esa partícu-
la, que en casos no relativistas (velocidades mucho menores que 
la de la luz) p=m v, la masa por la velocidad de la partícula.50

Las balas también siguen la mecánica cuántica, les ocurre 
como a los electrones. Lo que sucede es que su longitud de on-
da es tan extremadamente pequeña que es inapreciable por los 
detectores, crestas y valles están demasiado juntos. La función 

                                                          
50Esto no es del todo cierto. Realmente, como veremos más adelante, el 

momento asociado a una partícula no es conocido hasta que se realiza la me-
dida, y una vez se hace ésta tenemos algunas incertidumbres en el valor obte-
nido. De modo que la longitud de onda no sería un único número λ sino que 
habría un valor medio de la longitud de onda esperada de la partícula y una 
dispersión dentro de sus valores posibles. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

135

P12 de la figura 1 es la de la figura 3 con muchísimas oscila-
ciones y suavizada por la incapacidad de resolver crestas y va-
lles.

Sección 4: FUNCIÓN DE ONDA.

Como vimos hacen falta algunas leyes que se adecuen a lo 
que observan los experimentos. Al igual que Newton dedujo de 
lo que se observaba en la naturaleza unas leyes matemáticas que 
modelaban los experimentos y observaciones, igualmente se 
procedió en la mecánica cuántica. El cómo se fue avanzando 
poco a poco hasta llegar a estas leyes no lo voy a detallar. Voy a 
hablar de la teoría en su estado final tal y como se la conoce 
hoy.

El concepto base de la mecánica cuántica es que toda partí-
cula tiene asociada una función de onda que según la represen-
tación de Schrödinger se corresponde con un vector ),( trψ en
el espacio matemático de Hilbert, cuyos elementos son funcio-
nes complejas. 

Realmente, en un concepto más amplio, las funciones de on-
da no solamente representan a las partículas sino que represen-
tan al sistema físico sea cual sea la naturaleza de éste. 

El sentido físico indirecto de esta función está en que la pro-
babilidad normalizada51  de encontrar una partícula en la posi-
ción r  en el instante de tiempo t dentro de un volumen infini-
tamente pequeño dV es: dVdVtr ψψψ *|),(| 2 =  (* significa 
conjugado complejo de la función), es decir, el módulo comple-
jo al cuadrado multiplicado por el elemento de volumen. No me 
voy a detener en la explicación de lo que es un número comple-

                                                          
51Normalizada significa que la suma de las probabilidades es el 100% de los 

casos. Se toma el valor de 1 para el 100% de los casos, y entonces querrá decir 
que la suma de las probabilidades para todos los casos es la unidad. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

136

jo. La principal característica es que incluye números propor-
cionales a 1−=i  aparte de los usuales números reales. El 
módulo complejo es una cierta operación que se realiza sobre la 
función compleja y el conocimiento de la operación en cuestión 
no importa en cuanto a discusiones de interpretación. Simple-
mente hay que decir que hay un campo de probabilidades de 
encontrar la partícula en un lugar variable con el tiempo (se tra-
ta por tanto de una onda). El uso de números complejos no tiene 
por tanto ningún significado esotérico. Es simplemente una 
herramienta matemática que se suele usar cuando se trata con 
ondas. Llamo la atención sobre este punto, para evitar confusio-
nes. Las matemáticas son aquí una herramienta únicamente. 
También sobre los espacios de Hilbert aplico el mismo comen-
tario. No hay ningún significado físico en que la función de on-
da sea un vector de un espacio “matemático”. Los espacios en 
matemáticas no tienen por qué tener relación con conceptos de 
espacialidad ni nada físico, son sólo un tipo de estructuras en el 
formalismo.

Esta interpretación probabilística es debida inicialmente a 
Max Born. En la figura 3 la notación es φ1 y φ2 para las funcio-
nes de onda; y P1, P2 y P12 son las probabilidades de las que 
hablo. Como Epstein (1945) enfatizó, el electrón exhibe interfe-
rencia porque hay interferencia en la función de onda. Es nece-
sario introducir ondas para explicar los fenómenos de interfe-
rencia descritos previamente. 

La evolución temporal de la función de onda de una partícu-
la obedece a la siguiente ecuación diferencial (de Schrödinger):

),(),(),(
8

),(
2

2
2

trtrUtr
m

h
t

trhi ψψ
π

ψ
π

+∇−=
∂

∂
        (5)

Un elemento muy relevante en la teoría de la mecánica cuán-
tica es que la medida de los observables afecta al sistema en su 
comportamiento futuro. En la interpretación de Copenhague, el 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

137

aparato forma parte del sistema cuántico sin el cual no hay pro-
yección posible. El hecho de realizar una medida sobre el sis-
tema de un observable produce un cambio en la función de onda 
que no sigue la ecuación de Schrödinger. A esto se le llama 
proyección o reducción.

Sección 5: MEDIDA, DECOHERENCIA Y EL GATO DE 
SCHRÖDINGER.

Lo que se conoce como decoherencia consiste en que no es 
posible concebir, antes de la medida, un estado de un observa-
ble del sistema. Si varios resultados son posibles en el observa-
ble de un sistema, el estado del mismo antes de ser medido ven-
drá dado por la combinación de estados posibles sumados y 
multiplicados por la probabilidad que poseen éstos52. Así, por 
ejemplo, si hubiese dos estados posibles con la misma probabi-
lidad f1 y f2, el estado del sistema antes de medida alguna ven-
dría dado por una superposición de ambos estados. 

Existe una famosa paradoja ideada por Schrödinger (1935) 
que recibe el nombre de “el gato de Schrödinger” y que dice 
que si tenemos una caja con un gato junto con un sistema meca-
no-cuántico que siga la ecuación anterior, en el que f1 implicase 
la muerte del gato a través de una serie de mecanismos que dis-

                                                          
52Por ejemplo, una partícula no tiene ninguna posición definida antes de la 

operación de medida. Se ha propuesto la necesidad una nueva lógica trivalente 
(Reichenbach 1944) que incluya las posibilidades de verdadero, falso e inde-
terminado para referirse a asuntos como éste de la posición del electrón, u 
otras lógicas (Birkhoff y von Neumann 1936). En mi opinión, esto es innece-
sario: el problema no está en las reglas lógicas sino en el manejo de enuncia-
dos sin sentido, como cuando se habla de la posición de cosas que no tienen la 
propiedad de tener una posición. Es tan absurdo hablar de la posición de un 
electrón antes de ser observado como del color de los ojos de un árbol. No es 
un problema de lógica es cuestión de que no tiene sentido hablar sobre atribu-
tos que no se tienen. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

138

parasen un gas letal mientras que f2 implicase que no se dispara 
tal mecanismo y por tanto el gato vive, entonces ocurriría que el 
gato no estaría ni muerto ni vivo sino en un estado de superpo-
sición de ambos hasta que alguien abriese la caja. Esto resulta 
paradójico, ciertamente. No está claro, sin embargo, si se puede 
considerar al gato como observador de sí mismo y por tanto 
provocar él mismo su propio colapso de vida o muerte. Supo-
niendo que no, porque el gato está durmiendo o cualquier otro 
motivo, tendría que ser un ser humano quien abriese la caja y 
¡zassss! , la curiosidad mató al gato, en caso de que le toque 
morirse.

Se pueden mantener distintos puntos de vista:
1.    Hemos utilizado, con la mecánica cuántica, la mejor 

teoría disponible. Afirmaciones más completas requieren una 
teoría mejor, que aún no tenemos. 

2.    El ejemplo nos muestra que la mecánica cuántica es in-
completa.

3.    La aplicación de la mecánica cuántica es aquí inadmisi-
ble, en cuanto a que el gato es un objeto macroscópico y el lími-
te macroscópico de la mecánica cuántica aún no se ha entendi-
do.

Por ahora me abstendré de hacer más comentarios sobre es-
to, que ya bastantes problemas tenemos con sistemas físicos 
sencillos, pero volveré sobre temas afines en próximos capítu-
los.

No hay entonces estados definidos. La interpretación usual 
de la mecánica cuántica predice un Universo un tanto raro en el 
que nada posee un estado definido. Heisenberg lo expresa así: 

“... la idea de un mundo real objetivo cuyas partes más pe-
queñas existen objetivamente en el mismo sentido que las pie-
dras o los árboles existen, independientemente de si las obser-
vamos o no ... es imposible ...” (Heisenberg 1958) 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

139

Incluso antes de la medida, no sabemos del carácter corpus-
cular o ondulatorio del sistema físico. Los fenómenos cuánticos 
no son ni ondas ni partículas sino que están intrínsecamente 
indefinidos hasta que se miden. Bohr diría:

“Ningún fenómeno elemental es un fenómeno hasta que es 
un fenómeno registrado (observado).” (Bohr 1928) 

La mayor parte de las discusiones filosóficas tienen su base 
en la interpretación de lo que es medir. Algunos físicos, como 
veremos en próximos capítulos, interpretan que una medida re-
quiere la presencia de un observador humano. Los cambios en 
la función de onda del electrón no son debidos a causas físicas 
de interacción entre el aparato de medida y el sistema medido 
sino que están ligados al conocimiento que tiene el observador 
de las circunstancias afectando al sistema físico medido. Otros 
autores hablan de un aparato macroscópico que provoca el co-
lapso sin ser necesario un observador; la medida expresa el ca-
rácter colectivo del objeto en cuestión. Una máquina podría 
medir y guardar el resultado en su memoria. En la primera vi-
sión parece que se asoma algo parecido a lo que decía Berkeley: 
“ser es ser percibido”, aunque sólo en lo que atañe a los obser-
vables. Algo abstracto y poco intuitivo tiene realidad antes de la 
medida y no se puede ni afirmar ni negar que exista en nombre 
de la mecánica cuántica, o al menos ello supondría salirse de su 
contenido. Hablaré más en detalle de esto y de los autores de 
una u otra posición en próximos capítulos. 

Es cuestionable el decir que la medida incluye al observador. 
El sistema físico a medir y el aparato que mide, interaccionando 
con el primero, intervienen en la medida, pero no está claro que 
se derive de la mecánica cuántica el que el observador, un ser 
humano, esté interviniendo en la proyección dada por la medi-
da. Si la respuesta fuera negativa, Berkeley y el subjetivismo 
estarían fuera de lugar aquí. 

La descripción del sistema en términos de observables de la 
mecánica clásica es posible, según Bohr, gracias a una formula-
ción a la vez clásica y cuántica de los fenómenos microscópi-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

140

cos. No es que la mecánica clásica se reduzca a mecánica cuán-
tica, ocurre más bien que la mecánica cuántica no tiene sentido 
sin la física clásica, y ambas formas de entender la física deben 
ser tenidas en cuenta en lo que respecta al conocimiento de los 
observables medidos. 

La escuela de Copenhague se muestra prudente a la hora de 
interpretar. Tan prudente que no nos dice nada acerca de lo que 
es el aparato de medida. Queda poco claro si se trata de cual-
quier objeto macroscópico y cómo la función de onda que posee 
el aparato de medida interactúa con el sistema físico microscó-
pico que mide para producir el colapso. 

Hay otras interpretaciones, como son:
Variables ocultas,  me referiré a ellas más adelante. Estas 

tratan de recuperar un mundo parecido al de la mecánica clásica 
achacando a ciertas variables “ocultas” a nuestro conocimiento 
la determinación de los sistemas físicos. 

La interpretación de muchos mundos de Everett,   consis-
tente en que existen infinitud de Universos paralelos que evolu-
cionan de manera determinista, siguiendo la ecuación de 
Schrödinger, sin interacción. Cada vez que realizamos una me-
dida nos sumergimos en uno de los Universos posibles. Pro-
blema: nunca podremos probar que existen infinitos Universos 
paralelos porque nunca interaccionarán, por tanto esto es espe-
culación pura sin poder basarse en ningún hecho empírico. 

Teorías subjetivas, el sujeto es el responsable del colapso 
de la función de onda. A ellas nos empezamos a referir en esta 
sección y seguirá haciéndose posteriormente, pues es lo que nos 
va a dar lugar a discusiones en los próximos capítulos. 

Sección 6: COMPLEMENTARIEDAD.

Las ideas acerca de la complementariedad son debidas a 
Bohr (1928). Por ello se entiende que dos conjuntos de concep-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

141

tos se complementan y excluyen mutuamente. La medida de 
uno, interfiere destructivamente en la medida del otro, cuanta 
más precisión tenemos de uno menos tenemos del otro. La re-
presentación completa de un sistema viene dada por un obser-
vable y su complementario. Las magnitudes que se complemen-
tan son aquellas cuyo producto tiene las magnitudes de h, la 
constante de Planck. Por ejemplo: son complementarios el es-
pacio y el momento, la energía y la duración de un intervalo de 
tiempo, etc. 

También se aplica al comportamiento dual de la materia, 
como ondas o como partículas. Ambos estados se complemen-
tan.

Esto se interpreta como un principio de la mecánica cuánti-
ca. Así de vago e impreciso queda este concepto. Según Feye-
rabend (1962), su vaga definición hizo que este principio per-
maneciese inmune ante las objeciones. 

Subsección 1: PRINCIPIO DE INCERTIDUMBRE53 DE 
HEISENBERG.

El principio enuncia que es imposible determinar simultá-
neamente el valor de dos observables complementarios, y que 
cualquier experimento destinado a medir los dos observables 
obtendrá una incertidumbre en cada uno de ellos tal que su pro-
ducto es del orden de h, la constante de Planck. Aquí se nos 
cuenta, en palabras de Jammer (1989), el precio que debemos 
pagar por violar la exclusión rigurosa de dos nociones comple-
mentarias. Este principio expuesto originalmente por Heisen-
berg (1927) (Price y Chissick, eds., 1977) se puede derivar ma-
temáticamente del formalismo expresado anteriormente, aunque 
no lo voy a hacer aquí. De hecho Heisenberg lo derivó de la 

                                                          
53 Se suele traducir así al español, aunque la traducción más correcta sería 

“indeterminación”, del alemán “Unbestimmtheit”. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

142

antigua versión del formalismo cuántico, la teoría de transfor-
mación de Dirac-Jordan. 

Un ejemplo muy claro que se nos puede presentar de esto es 
el del sistema de un electrón en que pretendemos observar la 
posición y la velocidad, que son dos observables complementa-
rios. Si disparamos un fotón de luz de muy baja longitud de on-
da, o sea muy energético, podremos medir con mucha precisión 
la posición del electrón, pero, tras la colisión, que recibe el 
nombre de efecto Compton, la velocidad varía bastante y puede 
ser determinada muy rudamente. Y viceversa, con un fotón po-
co energético, de alta longitud de onda, la velocidad se puede 
determinar con precisión pero no así la posición. Cuando me-
dimos la velocidad, se muestran los aspectos ondulatorios de la 
materia, los cuantos de energía no son cambiados; mientras que 
cuando medimos la posición se muestran los aspectos de partí-
cula que tiene la materia, produciéndose un cambio en la ener-
gía (Bohm 1951). 

Esta imprecisión en la medida no es un problema de nuestros 
torpes aparatos de medida, pretende ser enunciada por Heisen-
berg como una ley misma de la naturaleza. Los sistemas no tie-
nen observables inherentes a su propia naturaleza, sólo los tie-
nen cuando se realiza una operación de medida y ellos siguen 
estas reglas de incertidumbre. 

Ello significa que si medimos con precisión infinita, sin nin-
gún error, uno de los observables, el otro tendrá un error infini-
to, o sea, que no sabremos nada de este segundo observable. 
Aparece aquí implicado un problema de naturaleza ontológica 
más que epistemológica. Se quiere dar a entender que la natura-
leza es así y no es nuestro conocimiento el que se aleja de la 
naturaleza. Es así, de un modo que no podemos saber nada más. 
La interpretación de Copenhague implica una visión en la que la 
ontología limita a la epistemología. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

143

Sección 7: EJEMPLO ILUSTRATIVO DE LOS MISTERIOS 
DE LA MECÁNICA CUÁNTICA.

Volvamos al caso de interferencia con electrones retomando 
el ejemplo de la figura 3. Supongamos que no nos creemos el 
doble comportamiento como ondas de la materia y decidimos 
“espiar a los electrones”54 . Vamos a poner una fuente de luz 
intensa inmediatamente después de las dos ranuras y así vere-
mos por dónde ha pasado cada electrón individualmente, pues 
las cargas eléctricas dispersan la luz y se provocará que veamos 
un destello cerca del orificio 1 o 2 según por donde pase el elec-
trón. Ello se ilustra en la figura 4. Pues bien, hacemos el expe-
rimento y efectivamente podemos seguir la pista a los electro-
nes, vemos destellos en uno u otro orificio, pero ...¿qué pasa 
con la función de distribución P12? Hemos recuperado de nue-
vo el patrón de interferencia de las balas en vez de las ondas. 
Ahora la probabilidad es la suma de las probabilidades, tal y 
como si fuesen partículas clásicas. ¡Qué raro!

Figura 4: Experimento de interferencia con electrones que son 
observados antes de llegar a la pantalla. Figura procedente de Feyn-
man et al. (1965). 
                                                          

54Estos ejemplos de la doble ranura son comentados en Feynman et al. 
(1965, cap. 1) o en Snyder (1996). 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

144

Podemos pensar que nuestra fuente es muy intensa y esta-
mos actuando sobre los electrones. Disminuyamos la intensidad 
de la luz. Si la luz es muy tenue ocurre que algunos electrones 
pasan por delante de la luz sin ser vistos y otros sí lo son. Y su-
cede que los electrones que producen destellos en la luz dan un 
patrón de interferencia como balas y los no vistos como ondas. 
¡Si los electrones no se ven, tenemos interferencia ondulatoria! 
¡Qué misterio!

Si utilizamos luz de longitud de onda más larga, o sea, me-
nos frecuencia y por tanto variamos menos el momento del 
electrón, quizás interfiramos menos a los electrones que produ-
cen destellos y conservemos el patrón de interferencia de ondas. 
Veamos: disminuimos la frecuencia de la luz, y vemos que los 
electrones que producen destellos poseen todavía un patrón de 
interferencia de partículas clásicas y el destello producido se 
aparece como un borrón menos localizado. Cuanta mayor longi-
tud de onda de la luz, mayor es el tamaño del destello y el pa-
trón sigue como en el caso de las balas. Hasta que llega un mo-
mento que, si seguimos aumentando la longitud de onda, 
conseguimos de nuevo el patrón de interferencia de ondas, y en 
ese momento el borrón que produce el destello de luz es tan 
grande como la separación entre los dos orificios y, por lo tanto, 
aunque veamos el destello, no podemos decir por cuál orificio 
ha pasado el electrón. 

Verdaderamente, si uno no tuviese en mente el carácter in-
consciente de la naturaleza creería que ésta nos está “tomando 
el pelo”. El caso es que así son las cosas. La naturaleza se niega 
rotundamente a revelarnos sus secretos. A esta terquedad de la 
naturaleza por no dejarnos conocer más que hasta un límite 
acerca de la materia se la ha llamado mecánica cuántica u ondu-
latoria. Particularmente, de la mecánica cuántica se extrae el 
principio de indeterminación de Heisenberg, que cuantifica lo 
grande que ha de ser nuestro desconocimiento de los sistemas 
físicos.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

145

Sección 8: DETERMINISMO

La interpretación ortodoxa acepta un no-determinismo fun-
damental en las leyes del mundo microscópico. Por ejemplo, no 
se puede saber cuándo se va a desintegrar un núcleo atómico 
radiactivo, nada determina el instante de la desintegración. Sin 
embargo, este no-determinismo sólo ocurre cuando se realiza 
una medida. En lo que respecta a la función de onda en el inter-
valo de tiempo entre dos medidas, su evolución es determinista. 
La ecuación de Schrödinger, (5), es de primer orden en t. De 
ello se sigue que, dado el estado inicial ),( 0trψ , podemos de-
terminar ),( trψ  para todo r  y t. No hay indeterminismo por 
tanto en el intervalo que acontece entre dos medidas, el inde-
terminismo aparece sólo cuando se realiza una operación de 
medida (Cohen-Tannoudji et al. 1977). Así se nos cuenta al me-
nos en la visión ortodoxa de la mecánica cuántica. 

Bohr decía que la física tiene que elegir entre describir la na-
turaleza a partir de observables clásicos o a partir de estados 
abstractos, tales como las funciones de onda. La primera elec-
ción permite representarse las cosas intuitivamente, pero exige 
la renuncia a la causalidad. La segunda prohíbe la representa-
ción intuitiva, pero permite conservar la causalidad. Y nunca se 
podrán reconciliar estas alternativas. En opinión de Margenau 
(1950), Bohr interpretaría la causalidad a la manera de Hume 
con la primera elección y de Kant en la segunda. Lo que sí está 
claro es que en los observables no tenemos causalidad en el sen-
tido de determinismo. 

¿Cómo aparece el indeterminismo? ¿Cómo es posible que un 
sistema de evolución determinista al ser intervenido por otro 
sistema determinista, que es el aparato de medida macroscópi-
co, origine una indeterminación? No se sabe. Esta paradoja es 
consecuencia de los problemas conceptuales sobre lo que es 
medir.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

146

Luego, fuera ya de la ortodoxia, hay interpretaciones en que 
caben visiones del mundo totalmente deterministas, por ejemplo 
en Einstein (Schilpp, ed., 1949). 

Sección 9: NO-LOCALIDAD Y VARIABLES OCULTAS.

Einstein, Podolski y Rosen (1935) fueron los primeros que 
pensaron un experimento imaginario proyectado para probar 
que la mecánica cuántica tenía fallos conceptuales (Horgan 
1992). Decían: ¿qué sucedería si una partícula formada por dos 
protones se desintegrase, enviando los dos protones en direc-
ciones opuestas? Según la mecánica cuántica, mientras ambos 
protones permanezcan inobservados sus propiedades se mantie-
nen indefinidas, en una superposición de todos los estados posi-
bles, la decoherencia. Entonces, cada uno de ellos viaja en todas 
las direcciones posibles y bastaría la observación del momento 
de uno de los protones para saber inmediatamente el momento 
del otro protón55 . Cada partícula está conectada con las demás 
y no hay correlaciones separadas. Einstein decía que cada pro-
tón debería tener fijadas sus propiedades, en este caso el mo-
mento, antes de la medida porque si no era imposible que se 
transmitiese instantáneamente la información de una partícula 
a otra sin ningún mecanismo intermedio. 

Lo que Einstein proponía era una teoría de variables ocultas. 
Las interpretaciones de variables ocultas nos dicen que los ob-
servables están determinados antes de la medida, que de algún 
modo existe algún mecanismo causal que nos es desconocido en 
los sistemas físicos microscópicos del mismo modo que en la 

                                                          
55Hay una ley de la física llamada conservación del momento que dice que la 

suma de momentos del sistema es constante con el tiempo. O sea, si tenemos 
una partícula, digamos en reposo con lo cual su momento es nulo, y luego se 
descompone en dos partículas con momentos respectivos 1p  y 2p , ocurrirá 

que: 021 =+ pp  y entonces dado 1p  obtenemos inmediatamente 2p .



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

147

mecánica clásica, deterministamente. O sea, que el azar es el 
mismo que en las estadísticas clásicas. 

La interpretación de Copenhague es totalmente opuesta a la 
existencia de unas variables ocultas subyacentes en el sistema y 
fuera de nuestro conocimiento. Bohr, en su concepción de la 
complementariedad, rebate este punto de que algo falle en la 
mecánica cuántica o que sea incompleta. Todo cuanto es posible 
decir se dice en la mecánica cuántica, ella supone una descrip-
ción completa (Bohr 1935). 

En palabras de Heisenberg:
“En vista de la íntima conexión entre el carácter estadístico 

de la teoría cuántica y la imprecisión de toda percepción, se 
podría sugerir que detrás del Universo estadístico de la per-
cepción permanece escondido un mundo real regulado por la 
causalidad. Tales especulaciones nos parecen, y ponemos énfa-
sis en esto, sin utilidad ni sentido. La física se encarga de la 
descripción formal de las relaciones formales entre percepcio-
nes.” (Heisenberg 1927) 

No es sólo una cuestión de opinión. Se ha visto que cual-
quier teoría de variables ocultas violaría la condición de no-
localidad, según el teorema de Bell (1965) (Clauser y Shimony 
1978; d’Espagnat 1979; Peres 1986). Dicho teorema viene a 
contar que las correlaciones predichas por una teoría con varia-
bles ocultas no llegan a justificar completamente la visión que 
sigue la mecánica cuántica actual, formada de lo que los expe-
rimentos nos muestran, y por ende es imposible. O sea, no son 
compatibles la no-localidad observada en la mecánica cuántica 
y la existencia de variables ocultas 56 . 

                                                          
56Una interpretación propuesta por David Bohm (1952; 1980, cap. 4) es en 

cierto modo de variables ocultas aunque con algunas peculiaridades que la 
distinguen de las ideas de Einstein: relacionando la función de onda con cam-
pos de fuerzas que empujan a las partículas a las zonas más probables. O la 
más reciente propuesta de Dmitriyev (2002) que interpreta la función de onda 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

148

Los apoyos experimentales de la no-localidad vinieron desde 
los primeros experimentos de Bell en el CERN, laboratorio eu-
ropeo de física de partículas, en 1964, después del fallecimiento 
de Einstein, y pusieron a prueba un experimento similar al idea-
do por Einstein, Podolski y Rosen encontrando mayores corre-
laciones entre pares de partículas que las predichas por teorías 
locales. Otros experimentos posteriores, como el de Alain As-
pect et al. (1981) de la Universidad de París con pares de foto-
nes polarizados pasando a través de filtros de ángulo de polari-
zación variable, corroboraron los resultados de Bell. La 
experiencia apoya por tanto la no-localidad aunque todavía per-
sisten algunas discusiones. László E. Szabó (1995) sigue insis-
tiendo en que los experimentos de Einstein, Podolsky y Rosen 
son compatibles con un mundo determinista con variables ocul-
tas. J. G. Taylor (1972) defiende que un cierto tipo de determi-
nismo en la mecánica cuántica prevalece. Pero las interpreta-
ciones locales llevan las de perder hoy en día, tanto en terrenos 
teóricos como experimentales, y hasta hoy no se ha podido de-
fender adecuadamente esta posición. 

                                                                                                                  
en relación con la velocidad de un movimiento helicoidal de un filamento en 
un vórtice de un fluido ideal. En la interpretación de Bohm se consigue man-
tener la no localidad. Ello se debe a que supone una relación entre las posicio-
nes de las partículas condicionadas por las funciones de ondas aunque las 
funciones de onda no se ven condicionadas por la posición de las partículas. 
La función de onda ψ representa a una nueva clase de fuerza mecano-cuántica 
entre los cuerpos, una fuerza que empuja los cuerpos hacia donde |ψ| es ma-
yor. Su validez es un tema de discusión actual sobre el que no entraré. En 
cualquier caso, quiero expresar que la no localidad debe mantenerse en la 
mecánica cuántica y que una visión determinista como se da en la mecánica 
clásica o proponía Einstein para los fenómenos microscópicos es descartable. 
La teoría de Bohm incluye aspectos más exóticos que todo esto. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

149

Sección 10: REALISMO.

Antes de hablar de “realismo”, hay que precisar de qué va-
mos a hablar. Muchas veces se habla de realismo confundiéndo-
lo con que todo posee unos observables, posición, velocidad,..., 
aún cuando no se observan, y esto es negado por la mecánica 
cuántica, evidentemente. Tampoco hay que confundir el realis-
mo con el determinismo pues, como destacaba Popper (1982)57 , 
el indeterminismo es también compatible con el realismo. Pero 
si entendemos realismo como que hay algo independiente del 
observador, que no tiene por qué poseer características intuiti-
vas, la pregunta entra más en controversia (Putnam 1990). 

Una idea que pudiéramos extraer de la mecánica cuántica es 
la siguiente: si en la física clásica la realidad eran los puntos con 
posición, velocidad, masa y carga; en la mecánica cuántica la 
realidad son las funciones de onda o lo que sea que ellas repre-
senten. Visto de esta manera, el mismo realismo inherente en la 
mecánica clásica puede aparecer también en la mecánica cuán-
tica. El problema conceptual es que las funciones de onda no 
tienen ningún significado físico, cuando por físico se quiere 
decir medible. Es decir, no representan por sí solas ninguna 
magnitud que podamos entender que cuantifique alguna cuali-
dad física presente en el sistema y esto se hace más difícil de 
asimilar.

No podemos conocer más que lo que observamos es lo que 
nos dice la interpretación ortodoxa de la mecánica cuántica. 
Bien, ¿y qué pasa con lo que no conocemos?, ¿no es real lo que 

                                                          
57Sobre la interpretación que Popper da a la mecánica cuántica en su obra 

“Quantum theory and the schism in physics” (Popper 1982) no me voy a ex-
tender. Basta decir aquí que su crítica a la interpretación de Copenhague basa-
da en el absurdo conceptual al que se llega con un experimento que él mismo 
propuso ha sido analizada por muchos especialistas (Peres 2002), los cuales 
encontraron en los argumentos de Popper varios errores técnicos serios, así 
como uso ambiguo de terminología e hipótesis que violan el principio de 
complementariedad de Bohr. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

150

no conocemos?, ¿hay razones para suponer que conocer y ser 
son dos cosas distintas o todo se limita al conocimiento? 

La situación de una descripción física que es espejo de una 
realidad física no se da en la mecánica cuántica y en ese sentido 
Bohr se apartaba del realismo de Einstein, por ejemplo. Sin em-
bargo, no se niega el realismo por completo (Hebor y Favrholdt 
1999), sólo se deniega una manera muy restrictiva de entender 
el realismo. 

La realidad no tiene por qué ponerse en entredicho, no se 
puede rechazar la existencia de los electrones sin observador de 
la mecánica cuántica. Sí cabe plantearse una naturaleza distinta, 
pero no por ello menos real. Los estados físicos serán cosas ra-
ras, impensables sin la medida de los observables, pero sean lo 
que sean no dejan de ser. No aparecen motivos para caer en un 
escepticismo que niegue la realidad objetiva de la materia exis-
tente. Claro que no es unánime esta visión. Bien es cierto tam-
bién que, haciendo uso de los problemas conceptuales que se 
derivan de la teoría de la medida, hay autores que quieren llevar 
demasiado lejos las consecuencias de la mecánica cuántica y 
concluir que el mundo no existe sin una conciencia, o sea, un 
idealismo. El pasado no existe hasta que lo medimos. Interpre-
tan que el mundo no existe sin nuestras “miradas”, que no hay 
un mundo ahí afuera sin nosotros. Es el tema del “ser es ser per-
cibido” que comentaba antes cuando hacía mención de Berkeley 
en la sección 5. 

Pienso que no se pueden extraer veredictos decisivos en 
cuanto a significación de mundo objetivo o subjetivo que se 
induce de la mecánica cuántica. Mi opinión es que la mecánica 
cuántica no aporta demasiado a esta discusión. Si uno quiere ver 
el mundo como Berkeley lo hacía no necesita recurrir a la me-
cánica cuántica, de hecho ya los idealistas eran tales en épocas 
de la física clásica, y si, por contra, busca una visión objetiva 
del mundo no encontrará contrariedades en la misma mecánica 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

151

cuántica58 , aunque eso sí: ha de renunciar totalmente a una idea 
de mundo intuitivo. La clave de todo esto está en la interpreta-
ción de la medida, en decir qué es medir y en su extrapolación. 
¿Actúa la conciencia en la medida o es sólo la interacción de un 
sistema microscópico con uno macroscópico? 

La interpretación de Copenhague da una idea muy vaga de 
lo que es medir. Ella sólo nos permite conocer lo que observa-
mos, lo demás está todavía muy obscuro. De hecho, esta inter-
pretación no se preocupa por temas tales como si existe una rea-
lidad independiente del observador o no, le llega con decir que a 
lo máximo que podemos aspirar es a conocer, y en eso debe 
quedar todo. Ir más allá no corresponde a las aspiraciones de la 
ciencia.

“...como los ignorantes moradores de la caverna de Platón, 
hemos de limitarnos a contemplar las sombras de los cuantos 
moviéndose por sus paredes y a preguntarnos qué significan.”
(Horgan 1992)

Sección 11: BIOLOGÍA Y MECÁNICA CUÁNTICA.

Desde una posición reduccionista, como la defendida en el 
capítulo 2, cualquier sistema se reduce a leyes físicas. Por con-
siguiente, los seres vivos se reducen a sistemas físicos pasando 
por el análisis de la biología. 

¿Tiene la nueva física derivada de la mecánica cuántica al-
guna implicación en nuestro conocimiento de los seres vivos 
como sistemas físicos distinta de la que se podía concebir con la 
mecánica clásica? A tal pregunta trata de responder esta sección 
señalando algunos aspectos de la relación entre biología y me-
cánica cuántica. 

                                                          
58Ver por ejemplo: Bunge (1973, cap. 5), Krips (1987, cap. 6), Prigogine 

(1996b, cap. 6). 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

152

Subsección 1:PARECIDO ENTRE UN ORGANISMO Y UN 
MECANISMO DE RELOJERÍA.

La mecánica cuántica no siempre señala en el sentido de 
mayor caos, impredictibilidad, indeterminismo,... En ocasiones 
ocurre lo contrario, da a conocer que algunos sistemas pueden 
ser más ordenados de lo que se pensaba. Concretamente, la res-
puesta a la anterior pregunta es dada claramente de modo preci-
so: un sistema físico exhibe leyes dinámicas no estocásticas a 
temperatura igual al cero absoluto. Tal como augura el tercer 
principio de la termodinámica propuesto por Nernst59 , el desor-
den molecular deja de tener influencia sobre el movimiento 
cuando las temperaturas se aproximan al cero absoluto60 , las 
capacidades caloríficas se anulan en el cero absoluto, etc. (Ca-
llen 1960). Cuanto más próximo esté el sistema al cero absoluto 
más se acercará a ese estado de orden y estabilidad con un único 
microestado.

Los sistemas biológicos, a pesar de no incumplir las leyes de 
la física, son unos sistemas un poco especiales y que no siguen 
una estadística análoga a los sistemas físicos más usuales y sen-
cillos. De hecho, los sistemas biológicos exhiben más orden que 
la mayoría de los otros sistemas. Así lo pronunciaba Schrödin-
ger (1944) en su “¿Qué es la vida?” los organismos tienen cierta 
similitud con los mecanismos de relojería. 

                                                          
59Tal principio anuncia que la entropía se hace nula a temperatura igual al 

cero absoluto. Realmente el postulado de Nernst fue formulado inicialmente 
como que el cambio de entropía en cualquier proceso isotérmico se aproxima 
a cero a medida que la temperatura del sistema se acerca a cero. Posteriormen-
te, Planck sugirió la formulación actual, que es más fuerte (Callen 1960), en 
base a ciertos cálculos derivados de la estadística cuántica. 

60Al ser nula la entropía sólo habrá un microestado asociado al macroestado, 
y no es posible ninguna reordenación del sistema. Con macroestado se designa 
las propiedades macroscópicas del sistema, como presión, volumen, tempera-
tura; y con microestado se designan las posiciones y movimientos de cada una 
de las partículas del sistema. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

153

Relojes de cuerda y organismos se parecen porque la base de 
los sistemas biológicos se encuentra en que las estructuras mo-
leculares poseen un orden que permanece casi inalterable ante 
el ruido térmico61  y esto les permite estar protegidos del desor-
den, tal y como sucedería en los sólidos a temperaturas muy 
bajas. Sí que pueden sufrir algunas alteraciones, pero mínimas, 
su probabilidad es muy baja en comparación a la estabilidad de 
la mayoría de los sistemas de partículas. Esto conlleva la idea 
de que la mecánica biológica se parece más a una maquinaria de 
relojería que a otro sistema físico no biológico de partículas 
microscópicas que obedeciera leyes estadísticas cuánticas. 

La explicación a este hecho tiene que ver con las propieda-
des que caracterizan el material de los cuerpos, en concreto con 
las propiedades de las proteínas (Cochran 1971). Estas molécu-
las que constituyen nuestro cuerpo están formadas por los ele-
mentos químicos de más baja capacidad calorífica62: el carbono 
y el hidrógeno. Los dos elementos de más baja capacidad calo-
rífica constituyen el 80% del cuerpo. Y el resto de los elementos 
predominantes que lo forman—nitrógeno, oxígeno, fósforo y 
azufre—se encuentran también en la lista de los diez primeros 
elementos con capacidades caloríficas más bajas. Las sustancias 
que cumplen esto tienen efectos cuánticos predominantes no 
predichos por la física clásica (ver §2), los efectos ondulatorios 
predominan sobre los efectos de comportamiento de la materia 
como partículas. 

Las proteínas se ven muy poco afectadas por el desorden 
térmico y pueden mantenerse largos períodos de tiempo con su 
alto grado de orden y organización, y ello está acorde con las 
predicciones de la mecánica cuántica y desacorde con la clásica, 
tal como mencionaba en §2. La proximidad al comportamiento 

                                                          
61A medida que sube la temperatura de los cuerpos, crece la agitación de sus 

átomos y moléculas, a la que se llama ruido térmico. 
62La capacidad calorífica se define como la cantidad de calor que hay que 

suministrar a una unidad de masa de una sustancia para que aumente una uni-
dad de temperatura. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

154

dado en el cero absoluto desde una temperatura T será mayor 
cuanto menor es la capacidad calorífica, con el consiguiente 
dominio de las propiedades cuánticas descritas. 

Paradójicamente, cierta propiedad derivada de la mecánica 
cuántica nos lleva a la conclusión de que los seres vivos se pa-
recen más a robots macroscópicos de lo que pudiese deducirse 
de la mecánica clásica. Si Laplace podía decir que somos un 
remolino de átomos mezclados sin más, la mecánica cuántica 
contribuye a explicar el ordenamiento de esos átomos en cade-
nas estables, dando moléculas que a su vez ejecutan sus funcio-
nes mecánicas de modo poco variable. Si lo comparásemos con 
una maquinaria industrial, como por ejemplo un reloj de cuerda, 
resultaría que los seres vivos pueden ser ahora vistos con más 
similitud a una cadena de sólidos engranajes que ejecutan sus 
funciones una vez tras otra sin variaciones de lo que nos permi-
tía la física estadística clásica. 

Como veremos a continuación, hay otros hechos que nos han 
de separar de esta visión de reloj mecánico, y más concretamen-
te del aspecto determinista, pero al menos en lo que se refiere a 
la estadística de sus partículas hemos de concluir la existencia 
de orden. 

Subsección 2: INDETERMINISMO A ESCALA 
MACROSCÓPICA.

A la mayoría de los biólogos no hacía falta contarles lo rela-
tado en la anterior sección. Ellos saben bien de sus observacio-
nes que los mecanismos bioquímicos funcionan operativamente 
de un modo bastante preciso, la causalidad y el orden aparecen 
latentes allá donde uno observe, causas y efectos estructural-
mente ordenados se dan por doquier en todos los órganos de los 
seres vivos, en todos los procesos químicos conocidos. Aunque, 
bien es cierto que la biología no reduce a leyes numéricas exac-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

155

tas los fenómenos observados, por contra de la física, y por tan-
to el estudio de las imprecisiones es siempre estimativo. 

Haldane (1934) hace noticia de que los biólogos no habían 
tomado suficiente conocimiento de la revolución que supone la 
mecánica cuántica. Revolución o no, el caso es que este desco-
nocimiento sobre el asunto se sigue dando en nuestros días y 
conlleva algunas apreciaciones erróneas cuando se trata de en-
tender los sistemas “vivos” en términos físicos. Algunas consi-
deraciones superficiales acerca de la mecánica cuántica aplicada 
a sistemas biológicos niegan o dudan que el indeterminismo se 
produzca en éstos, según una opinión que mantiene que en los 
sistemas físicos macroscópicos el indeterminismo desaparece 
para converger hacia la mecánica clásica con el tamaño del sis-
tema. Esto no es del todo correcto, como veremos a continua-
ción.

En general, la respuesta va a ser que el indeterminismo se 
disuelve a escalas macroscópicas. Sin embargo, es fácil ver que 
puede haber excepciones. Por ejemplo, si se golpea una bola de 
billar con la precisión que permite la incertidumbre cuántica, 
después de doce choques con las bandas de la mesa, la incerti-
dumbre en la posición sería del tamaño de la mesa de billar 
(Arana 2001, cap. 5). Luego, es posible la amplificación del 
indeterminismo.

Los seres biológicos están compuestos por números inmen-
sos de partículas, y por lo tanto constituyen cuerpos macroscó-
picos. Esto es correcto, pero hay que tener en cuenta además 
que las propiedades microscópicas pueden a veces no disolver-
se, como veremos en el caso a continuación acerca de las sinap-
sis nerviosas actuando como conmutadores maestros. 

El indeterminismo físico se puede dar a escalas de una o 
unas pocas moléculas. Resulta además que, dependiendo de lo 
que ocurra en esas moléculas, se puede amplificar el indetermi-
nismo en todo el sistema macroscópico, pudiendo transmitirse 
el indeterminismo a todo un cuerpo humano, por ejemplo. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

156

¿Cómo un movimiento macroscópico puede depender de lo que 
ocurra en tan sólo unas pocas moléculas? Ésa es la cuestión. 

Ya Ralph Lillie (1927) llama la atención de las  posibles im-
plicaciones del indeterminismo cuántico en sistemas biológicos 
macroscópicos, el cual los distingue de sistemas macroscópicos 
de piezas macroscópicas tal y como suelen ser por ejemplo los 
relojes de cuerda cuyo indeterminismo no se llega a transmitir a 
escalas del sistema. En los años 30 y posteriores se siguen des-
arrollando estas ideas y se instaura algo que bien puede llevar el 
nombre de biología cuántica (Mehra 1973). 

Se han propuesto distintos mecanismos que podían trasladar 
este indeterminismo a todo el cerebro humano, y a partir de éste 
a todo el cuerpo pues el sistema nervioso regula los movimien-
tos musculares de todo el ser vivo. Concretamente, se sostiene 
que ello ocurre en el fenómeno conocido como “sinapsis”, con-
sistente en un intercambio de neurotransmisores63  entre las dis-
tintas neuronas64 . 

Uno de esos mecanismos hace alusión a que la membrana 
presináptica en las puntas del axón (ver figura 5) es una bicapa 
de lípidos con dos moléculas de grosor, una molécula por cada 
capa. La entrada o salida de los neurotransmisores en la neurona 
depende fuertemente de lo que ocurra en esta capa bimolecular, 
                                                          

63El hecho de que la transmisión sináptica no sea eléctrica sino química, a 
través de estos neurotransmisores, implica que puede ser interferida por otras 
moléculas. Así, los efectos psicodélicos de drogas como el LSD se explican 
por esta interferencia. Afecciones mentales como la depresión están directa-
mente relacionadas con la transmisión de neurotransmisores. De hecho, los 
fármacos antidepresivos, así como los tranquilizadores y somníferos, interfie-
ren la neurotransmisión (Crick 1994, cap. 8). 

64Las neuronas son las células que conforman el cerebro y cualquier tejido 
del sistema nervioso (Bodian 1962; Smith 1970, cap. 4). Básicamente, en los 
animales vertebrados, la célula posee un cuerpo con unas prolongaciones por 
donde entran impulsos procedentes de otras neuronas, llamadas dendritas, y 
una sola prolongación de mayor longitud por donde salen los impulsos, llama-
da axón. El final del axón se ramifica y transmite las señales a neuronas veci-
nas. Los impulsos se realizan por medio de intercambio de sustancias quími-
cas, neurotransmisores. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

157

que tiene una función de conmutador maestro (Scott 1985, cap. 
14). El hecho de poseer sólo dos moléculas de espesor hace evi-
dentes los efectos microscópicos en ésta, y el que pasen o no 
neurotransmisores dependerá de lo que ocurra en esta capa dan-
do lugar a movimientos en el cuerpo o no de un modo indeter-
minado. Se hace entonces posible el que el comportamiento 
indeterminista se amplifique a través de un mecanismo como 
éste. Estudios neurológicos más próximos en el tiempo (por 
ejemplo, los de Sir John Eccles (1973, 1975, 1994), Beck y Ec-
cles (1992)) apoyan la idea de las membranas presinápticas con 
dos moléculas de grosor como disparador y amplificador del 
indeterminismo cuántico. 

Figura 5: Diagrama esquemático de la estructura de una sinapsis. 
Figura procedente de Smith (1970). 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

158

Figura 6: Los microtúbulos en la sinapsis. Figura procedente de 
Penrose (1994).

Otros autores destacan el papel de unas moléculas de tipo 
proteico llamadas microtúbulos existentes en las neuronas como 
las responsables de la amplificación del indeterminismo en la 
sinapsis. M. P. Barnett (1987) ha sugerido que los microtúbulos 
son canales de procesado a lo largo de los cuales cadenas de 
“bits” son propagadas de un lugar a otro. Es en este punto don-
de entra la conexión entre temas de la mecánica cuántica y el 
funcionamiento del cerebro (Mitchison y Kischner 1984; Penro-
se 1994; Nanopoulos 1995; Rosu 1997). 

En la figura 6 se observa la posición de los microtúbulos tan-
to en el axón como en las dendritas receptoras de neurotransmi-
sores. Los microtúbulos son unos tubos huecos, normalmente 
consistentes de trece columnas de dímeros de tubulina (ver figu-
ra 7). Los dímeros son bastante pequeños, de unos 8×8×4 na-
nómetros65 , y el número de átomos que contiene es de unos 110 
mil. Cada dímero puede existir con, al menos, dos configura-
ciones geométricas distintas, llamadas conformaciones, que co-
rresponden a dos estados distintos de polarización. Las dos con-
formaciones se muestran en la figura 7: una de ellas tiene dos 
piezas, la tubulina α y la tubulina β, más o menos alineadas; la 
                                                          

65Un nanómetro son 10
-9

 metros, o 0,001 micras.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

159

segunda tiene ambas tubulinas formando un ángulo de unos 30 
grados entre sí. La causa de que el dímero esté en una u otra 
configuración está en que un electrón situado en la conexión 
entre ambas tubulinas se desplaze a una posición u a otra. La 
indeterminación que la mecánica cuántica predice para la posi-
ción de ese electrón sería el origen del indeterminismo macros-
cópico a través de la influencia en los procesos sinápticos. 

Figura 7: Un microtúbulo. Figura procedente de Penrose (1994). 

Realmente, los microtúbulos existen en todas las células de 
los seres vivos pluricelulares, que junto con la actina y los fila-
mentos intermedios forman los citoesqueletos, y contienen el 
sistema de control para cada célula. El citoesqueleto realiza 
funciones para la célula equivalentes a las del esqueleto, sistema 
muscular, piernas, sistema circulatorio y sistema nervioso en un 
cuerpo de un ser humano u otro animal. Todo eso hace. Particu-
larmente el control de las neuronas pasa por el comportamiento 
de los microtúbulos, y de ahí que puedan ser éstos quienes lle-
ven a un comportamiento indeterminista el cuerpo del ser vivo. 

Vemos pues que, aunque estas afirmaciones tienen cierto ca-
rácter especulativo dentro del conocimiento científico, cabe la 
presencia de un indeterminismo global en todo el cuerpo de un 
ser vivo, concretamente el de los seres humanos. La transmisión 
de impulsos nerviosos puede estar intervenida de efectos cuán-
ticos y con ella todo el cuerpo. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

161

Capítulo VI: LIBERTAD Y TEORÍA CUÁNTICA. 

En este capítulo expondré las ideas de aquellos que ven po-
sible la libertad del ser humano como consecuencia de la teoría 
cuántica.

Ni que decir tiene que yo no me adscribo a estas ideas, las 
cuales pretendo desmontar en los siguientes capítulos. Aquí, 
simplemente me limitaré a describir las ideas a favor de la liber-
tad tal y como me parece entenderlas de las lecturas que he rea-
lizado.

Sección 1: SOBRE EL PELIGRO DE EXTRAER 
CONCLUSIONES FILOSÓFICAS DE LA MECÁNICA 
CUÁNTICA.

Cualquier intento de aunar los saberes de tradición más pu-
ramente filosófica con los conocimientos de las ciencias parti-
culares puede ser en principio provechoso en cuanto al enten-
dimiento de ciertos aconteceres en el mundo y en nosotros 
mismos. Sin embargo, uno debiera ser cauto con las herramien-
tas que maneja y no lanzar su afán metafísico interpretando los 
datos de los laboratorios y observatorios con fantasías añadidas. 

Una de las ramas del conocimiento científico que ha dado 
lugar a un mayor número de interpretaciones filosóficas esotéri-
cas es precisamente la mecánica cuántica. Ya desde su naci-
miento empezó a recibir los aplausos de varios físicos británicos 
y alemanes porque parecía proveer un nicho para Dios y la li-
bertad humana. Paul Forman (1971) (Lerner 1991) postula que 
el desarrollo de esta mecánica por parte de físicos alemanes re-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

162

flejaba un rechazo prejuicioso hacia la idea de causalidad y toda 
la carga de racionalidad que conllevaba. Alemania poseía una 
fuerte tradición idealista. Después de la publicación de “La de-
cadencia de Occidente” de Spengler (1923), en que se arreme-
tía contra la racionalidad, la idea de acausalidad había ganado 
cierta credibilidad entre los científicos alemanes, y fue aun más 
potenciada después de la derrota de la nación alemana en la 
primera guerra mundial, antes de que se plantease la formula-
ción de la mecánica cuántica. Mismo Spengler, en su edición de 
“La decadencia de Occidente” de 1923, cita a Planck y su pre-
sentimiento de que la incorporación del cuanto de acción ame-
nazaba destruir todos los nexos causales (Spengler 1923, vol. 1, 
cap. 6), con lo que parece que la idea de acausalidad de unos y 
otros crecía por influencia mutua. Stanley Aronowitz (1988) 
mostró de una manera bastante convincente cómo la visión del 
mundo de Heisenberg o Bohr tiene su origen en la crisis de la 
hegemonía liberal en Europa central, antes y después de la Pri-
mera Guerra Mundial. Sin embargo, otros autores, como Arana 
(2001, cap. 5), no creen que la creación de la teoría cuántica 
haya tenido nada que ver con el pesimismo irracionalista de esa 
época.

Heisenberg (1971) estuvo fuertemente influido por las co-
rrientes de irracionalidad y mostró siempre interés en salirse de 
la idea de objetividad racional para adentrarse en el conoci-
miento místico que une al hombre con la naturaleza y que tras-
ciende toda racionalidad. Con todo, no fue Heisenberg quien 
extrajo conclusiones disparatadas de sus trabajos científicos, 
sino aquellos que prestaron mayor atención a sus especulacio-
nes al margen que a los resultados científicos serios. La única 
contribución importante de Heisenberg fue dar una herramienta 
de cálculo para la física de procesos microscópicos, no una filo-
sofía del mundo. De hecho, no se entiende, ni él mismo enten-
día, lo que significaban sus ecuaciones. Quiso, sin embargo, la 
sed de irracionalidad aprovechar la confusión para que se pro-
clamase, en nombre de Heisenberg, Bohr y su mecánica cuánti-
ca, lo que ni ellos mismos, aun siendo de tendencias místicas, se 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

163

hubiesen atrevido a proclamar. Schrödinger, el otro gran padre 
de la mecánica cuántica, sería mucho más cauto en sus conclu-
siones y no daría rienda suelta a la imaginación de los profanos. 

Hoy en día, pocos son ya los esoterismos y pseudociencias 
que no hayan recurrido a explicaciones teóricas en nombre de la 
mecánica cuántica. Se diría que se ha encontrado en ésta una 
mina de sueños y fantasías humanos. El pintor Salvador Dalí 
afirmaba:

“Después de Heisenberg y de su principio de indetermina-
ción, sabemos que existen átomos encantados, donde el encanto 
es una propiedad de ciertos átomos.” (Dalí 1986) 

Y la libertad humana fue uno de esos sueños encantados que 
persigue al hombre desde hace miles de años. No se pudo resis-
tir la tentación de fundamentarla en los misterios de la naturale-
za microscópica, como veremos a continuación. 

Pero, ¿acaso estamos moviéndonos en un entendimiento tan 
excelente y claro de la naturaleza que nos permita extraer con-
clusiones de temas que remotamente tienen que ver con el ám-
bito donde se desarrolló la teoría? Pues no, precisamente con la 
mecánica cuántica no. Existen multitud de ramas del conoci-
miento que ofrecen una descripción más exacta de lo que suce-
de pero, actualmente, la teoría ondulatoria es lo más obscuro, 
menos claro y peor sentado que se ha desarrollado en la ciencia 
humana. Su formalismo funciona, eso sí, pero de lo que sucede 
en los procesos microscópicos no se tienen ideas claras. Es sos-
pechoso que los que traten de conocer aspectos fantásticos de la 
existencia humana se agarren a la rama de la ciencia que menos 
conocimiento proporciona de cómo son las cosas en sí. 

Uno de los padres de la mecánica cuántica, Bohr (1958, 
1963), nos prevenía de esos excesos en el uso sin cuidado de la 
mecánica cuántica al aplicarlo a sistemas biológicos, y más en 
el ser humano:

“Estrictamente hablando, el formalismo matemático de la 
mecánica cuántica ofrece meramente unas reglas de cálculo 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

164

para la deducción de lo que se espera de las observaciones ob-
tenidas bajo condiciones experimentales bien definidas especi-
ficadas con conceptos de la mecánica clásica.” (Bohr 1963)

“Es imposible, desde nuestro punto de vista, ligar un signifi-
cado inambiguo a la visión expresada algunas veces de que la 
probabilidad de ocurrencia de ciertos procesos atómicos en el 
cuerpo podría estar bajo la influencia de la voluntad.” (Bohr 
1963)

El premio nobel R. P. Feynman dice en sus magistrales lec-
ciones de Física66 :

“Si tenemos un átomo que está en un estado excitado, por lo 
que va a emitir un fotón, no podemos decir cuándo emitirá el 
fotón. En todo instante tiene una cierta amplitud de emitir un 
fotón y sólo podemos predecir una probabilidad de emisión; no 
podemos predecir el futuro con exactitud. Esto ha dado lugar a 
todo tipo de tonterías y preguntas sobre el significado del libre 
albedrío, y la idea de que el mundo es incierto.” (Feynman et 
al. 1965, cap. 2; “Implicaciones filosóficas”) 

Nada tienen que ver estas afirmaciones de Bohr o Feynman 
con el reduccionismo. Es perfectamente lícita la aplicación de la 
mecánica cuántica a la biología o al ser humano, pero, eso sí, 
cuando se haya entendido bien, si llegamos alguna vez a hacer-
lo, y se sepa de qué se está hablando en vez de hacer las asocia-
ciones tan directas que veremos a continuación. 

Todo esto debiera servir para desalentar los intentos de hacer 
una metafísica cuántica; sin embargo, no es así. Como veremos 
en este capítulo, no ha sido obstáculo el temor a la especulación 
para edificar construcciones fantásticas. 

                                                          
66De su libro (Feynman et al. 1965) he extraído esos ejemplos tan claros del 

capítulo 5 sobre interferencia de electrones y cuya lectura nítida es mucho más 
recomendable, bajo mi opinión, que la de los oscuros textos en que se desen-
vuelven muchos otros. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

165

Sección 2: AGARRÁNDOSE AL INDETERMINISMO 
CUÁNTICO.

Como hemos visto, en teoría podría darse el indeterminismo 
amplificado del mundo microscópico en cuerpos macroscópi-
cos. Dado que, tradicionalmente, las ideas de determinismo y la 
negación de la libertad han venido parejas, se ha querido ver en 
el indeterminismo cuántico un distanciamiento de la mecánica 
clásica que permite la libertad (Eddington 1932; Frank 1957; 
Margenau 1961; Peres 1986; Stapp 1995a). 

A. S. Eddington decía:
“Si el átomo posee indeterminación seguramente la mente 

humana tendrá una igual indeterminación; por lo que sería du-
ro de aceptar una teoría que hace a la mente ser más mecani-
cista que el átomo.” (Eddington 1932) 

Si el indeterminismo afecta al comportamiento macroscópi-
co de sistemas biológicos, éste será aplicable al ser humano. 
Basándose en ello, Jordan afirma:

“Si es correcta la suposición de que las reacciones contro-
ladoras de los organismos son de un confinamiento físico de 
nivel atómico, entonces es evidente que, partiendo de nuestros 
conocimientos actuales, el organismo es bastante diferente de 
una máquina y que sus reacciones poseen un elemento de incal-
culabilidad e impredictibilidad fundamental. Uno podría obje-
tar que la consideración de un funcionamiento estadístico como 
un cubilete de dados en vez de una máquina en el patrón del 
organismo, no ayudan demasiado a nuestro entendimiento de 
los fundamentos de los fenómenos de la vida. Pero, por el mo-
mento, lo único importante para nosotros es determinar, en el 
sentido negativo, que la teoría de organismos como máquinas 
(incluyendo sus consecuencias; por ejemplo, la denegación de 
la libertad de la voluntad) difícilmente puede existir bajo la 
visión de la nueva física.” (Jordan, “Physics of the...”)



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

166

“Ahora podemos conocer que la conducta de un organismo 
individual, prescindiendo de si es animal o humano, no está 
exclusivamente determinada por la necesidad mecánica; no 
podemos, como La Mettrie, prohibir al alma o a la voluntad el 
intervenir en los movimientos fijados y predeterminados de los 
átomos del cuerpo.” (Jordan, “Science and the...”)

Se hace aquí referencia a los mecanismos de ampliación del 
indeterminismo, y no a las propiedades cuánticas que contribu-
yen a que los seres vivos se parezcan más a una máquina que lo 
que predice la mecánica clásica, §11.1-Cap. 5. Tales ideas son 
también apoyadas por Compton (1935, 1981), que se encuentra 
entre los defensores pioneros de una libertad humana controla-
dora de los átomos a través de la producción del colapso de on-
da en ellos. Compton tiene en cuenta las conclusiones que Lillie 
y otros habían extraído de la biología cuántica y proclama con 
ellas que “un organismo viviente puede actuar como un ampli-
ficador de gran potencia”, refiriéndose a la amplificación del 
indeterminismo que habría de dar lugar a un control macroscó-
pico por parte de la mente humana. 

Sección 3: MENTE INTERACTUANDO CON EL CUERPO.

Al igual que Lucrecio propusiera en su De Rerum Natura
(ver §2.1-Cap. 8), diversos físicos contemporáneos especulan 
que los átomos de un cuerpo humano pueden cambiar sus tra-
yectorias según una voluntad con origen en la mente de aquél a 
quien pertenece el cuerpo. El indeterminismo deja la posibilidad 
de elegir entre diversas soluciones en la trayectoria de los áto-
mos, y es la voluntad del hombre la que elige. 

Entre las interpretaciones existentes de la mecánica cuántica, 
las que dan lugar a posibles gobiernos de un ser libre sobre la 
materia de la que está formado en el mundo físico tienen como 
base que la mente colapsa la función de onda en la medida. En-
tre los pioneros de la idea están Compton (1935, 1981), von 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

167

Neumann (1932) y Wigner (1961, 1967), y es defendido ac-
tualmente por autores como H. P. Stapp (1991, 1993, 1995ª, 
1995b, 1995c) y otros (Bass 1975; Heitler 1963; Nanopoulos 
1995; Marcer 1992; Penrose 1994). En términos fisiológicos, se 
habla de la acción de una voluntad humana libre interaccionan-
do con el cuerpo por medio de las membranas presinápticas o 
bien de los microtúbulos. Las conexiones sinápticas son contro-
ladas por la mente y el sistema de neuronas estaría continua-
mente influenciado por aquéllas, por la actividad de los citoes-
queletos, dando lugar al “libre albedrío” (Penrose 1994; 
Nanopoulos 1995; Horgan 1994; Rosu 1997). Naturalmente, 
todo esto es opinión y carece de pruebas empíricas sólidas.

Von Neumann arguye que es necesario introducir la con-
ciencia humana en la parte integrante de la formulación de la 
mecánica cuántica como agente reductor de la función de onda 
de un sistema al realizar una observación, porque los aparatos 
(sistemas físicos) no pueden sino acoplarse sin elegir un estado. 
Se dice que el observador termina la llamada “cadena de von 
Neumann”, la secuencia de interacciones que va desde el siste-
ma cuántico pasando por los aparatos de medida hasta la mente 
(Mulhauser 1995). 

E. P. Wigner (1961, 1963, 1967, 1971) apoya esta idea en 
sus obras escritas en los años 60 del s. XX. Algunas afirmacio-
nes suyas lo hacen ver así:

“La impresión que uno tiene en una interacción, llamada 
también resultado de la observación, modifica la función de 
onda del sistema. La función de onda modificada es, además, 
en general impredecible antes de que la impresión tenida en la 
interacción haya entrado en nuestra conciencia: es la entrada 
de una impresión en nuestra conciencia lo que altera la función 
de onda porque modifica nuestra valuación de las probabilida-
des para diferentes impresiones que esperamos recibir en el 
futuro.” (Wigner 1961)

La conciencia es una realidad y se llega a la conclusión de 
que existe por medio del estudio del mundo externo, dice Wig-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

168

ner (1961). El materialismo, por tanto, es incompatible con la 
teoría cuántica. Su teoría asume que la mente humana tiene una 
naturaleza distinta de la del mundo material físico a la cual el 
cerebro pertenece. No es posible describir el mundo natural sólo 
con conceptos objetivos, independientes de nuestra existencia o 
nuestra interacción con la naturaleza. Los actos conscientes de 
nuestra voluntad pueden influir en el resultado de un experi-
mento de la mecánica cuántica. 

El colapso es el producto de una elección entre los posibles 
estados por parte de la voluntad libre surgida de la mente, co-
rrespondiéndose con una experiencia psicológica de ésta. Los 
valores de las variables macroscópicas asociadas con el cerebro 
se obtienen según las voliciones. H. P. Stapp, continuador en 
nuestros días de la defensa de estos argumentos, manifiesta que 
la elección no se hace independientemente en cada neurona del 
cerebro sino que el organismo como un todo elige su futura 
conducta. Incluso Stapp (1995c) manifiesta que la elección deja 
de ser “ciega” porque el organismo completo se sincroniza diri-
gido a satisfacer el deseo de la mente. Esto suena a una especie 
de finalidad del conjunto de las neuronas humanas destinadas a 
ir cumpliendo los deseos de la mente a medida que ésta los ten-
ga. La materia sigue esta causa final en vez de causas efectivas, 
más propias de la ciencia tradicional. Para Stapp (1995b), la 
reducción del paquete de ondas está asociada a un pensamiento 
en el que se elige una alternativa entre las posibles. Este salto 
cuántico es una entidad totalizadora, actualiza el estado del ce-
rebro entero como si de una unidad se tratara. Los aspectos in-
ternos del pensamiento suponen la mente, mientras que los ex-
ternos suponen el cerebro (Stapp 1991, 1995b).

Todo esto es claramente un dualismo tal cual explicábamos 
en el capítulo 3, una interpretación desgajada del tradicional 
materialismo científico. Más bien un dualismo interaccionista: 
las membranas presinápticas, o bien los microtúbulos, tienen un 
papel similar al de la glándula pineal que conecta alma y cuerpo 
en el dualismo de Descartes (1641). En esta perspectiva se in-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

169

cluyen de algún modo las ideas de Popper, aunque éste localiza 
con más exactitud la región de la interacción; la región no abar-
ca todos los procesos sinápticos cerebrales. Junto con John Ec-
cles, neurofisiólogo, propone un argumento para el interaccio-
nismo defendiendo la existencia de un lugar en el hemisferio 
izquierdo del cerebro donde interaccionan mente y cerebro 
(Popper y Eccles 1977). Eccles (1986, 1989, 1994)67 defiende la 
hipótesis de Popper de los tres mundos68 y de la conexión men-
te-cuerpo localizada en un lugar concreto69 del cerebro (Eccles 
1989), desde sus conocimientos de neurología. Ambos, Popper 
y Eccles, defienden en su grueso volumen la libertad con una 
posición afín a la libertad cuántica, es decir, la mente observa el 
cerebro y selecciona las neuronas para activarlas con objeto de 
obtener lo que quiere, obtener los acontecimientos mentales que 
quiere. Aunque su idea de los tres mundos es más particular, la 
interacción mente-cuerpo concuerda con las ideas de los físicos 
defensores de la libertad. 

Realmente no todos los autores que hablan de la libertad de-
ntro del marco de la mecánica cuántica se declaran dualistas 
interaccionistas como Popper, sino que algunos hablan de un 
mundo mental “emergente del mundo físico” (Nanopoulos 
1995). Otros hablan de paralelismo, como Wolfgang Pauli y 
Carl Jung, quienes propusieron (Atmanspracher y Primas 1997) 

                                                          
67Eccles se identifica a sí mismo como un creyente en lo sobrenatural. Con 

este comentario no pretendo decir que no se deban escuchar los argumentos 
científicos de un creyente de espíritus. Simplemente advierto del tipo de moti-
vos que pueden llevar a Eccles a defender a Popper. Mi opinión es que alguien 
convencido por fe de algo tiende a extraer de su ciencia conclusiones no obje-
tivas que no se derivarían en la ausencia de esa fe. 

68Los tres mundos de Popper (1956) son: el físico, el de la conciencia y el 
mundo de las ideas en sí. Los dos primeros interaccionan en lo que se llama 
“interaccionismo psicofísico” de un modo similar al que Descartes había pro-
puesto. No sólo Popper y Eccles defienden esa concepción, también Penrose 
(1994) y otros. El tema de los tres mundos podría ser ampliamente discutido y 
hay una gran mezcla de temas en él. Hago breve referencia a él pero no entro 
demasiado en la discusión. 

69Tal región es la llamada área motriz suplementaria. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

170

en los años 50 que el cerebro y la mente son dos explicaciones 
complementarias de la misma entidad, cuya evolución produce 
cambios correlacionados en sus dos proyecciones. Las dos pro-
yecciones serían separadas por una supuesta flecha del tiempo 
universal: la proyección de la materia ocupa el pasado, mientras 
que la proyección de la mente reside en el potencial futuro junto 
con los estados potenciales del cerebro. Se trata en cualquier 
caso de un dualismo paralelista (ver §1-Cap. 3) en el que la 
mente, para elegir y poder llamarse libre, debe anticiparse al 
estado del cerebro. Wigner también se siente incómodo con la 
denominación de dualista y defendió la libertad derivada de la 
mecánica cuántica contra los argumentos de Popper y Eccles. 
“No, sólo hay un mundo”, afirmaba este físico teórico. Él cree 
que las nuevas leyes de la naturaleza envuelven a la conciencia 
humana dentro del único mundo existente. Pero, realmente, esta 
pretensión monista es un dualismo encubierto del tipo de los 
que se ha expuesto en §2.3-Cap. 3.

De un carácter todavía más especulativo es la atribución de 
efectos cuánticos de coherencia, participación colectiva y no-
localidad, en todo el ser vivo, o al menos en el cerebro humano. 
Diversas partículas de un mismo sistema físico poseen un único 
estado cuántico, los estados de todas las partículas están mu-
tuamente relacionados y actúan conjuntamente. Gracias a esta 
propiedad de la mecánica cuántica se pueden formar condensa-
dos de estados superpuestos de partículas70 . Algunos autores, 
por ejemplo Frölich (1975) o Josephson y Pallikari-Viras 
(1991), manifiestan que esto puede estar dándose en sistemas 
biológicos realmente. Más concretamente, se apunta al cerebro 
humano como sistema físico del que emergen propiedades de 
coherencia que hacen posible concebirlo como una unidad. La 
no-localidad descubierta en la mecánica cuántica, §10-Cap 5, se 
utiliza para argumentar una cohesión entre todas las partículas 

                                                          
70Este tipo de fenómenos es el que da lugar a la superconductividad o la 

superfluidez a bajas temperaturas. Ver, por ejemplo, Belincourt et al. (1986). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

171

del cuerpo, o al menos del cerebro humano71 . Las intervencio-
nes en la sinapsis neuronal se realizan de manera conjunta, de 
modo que la conciencia controla al mismo tiempo todas las neu-
ronas del cerebro para dar lugar a la acción deseada en el cuer-
po.

Sección 4:MENTE EN TODO TIPO DE MATERIA, MENTE
UNIVERSAL Y MUCHAS MENTES.

Existen diversas variaciones sobre el tema de asociar la con-
ciencia y la materia, pero todas ellas dan vueltas alrededor de lo 
mismo.

A. A. Cochran (1971) pretende llevar muy lejos el argumen-
to mentalista y mantiene que toda clase de materia posee las 
propiedades de conciencia. Según él, la mente del hombre y las 
propiedades ondulatorias de un electrón, por ejemplo, son dos 
extremos de la misma cosa: la propiedad de conciencia en la 
materia. En §11.1-Cap. 5, se exponía cómo este autor explicaba 
el mantenimiento del orden en las proteínas, componente bioló-
gica en cualquier forma de vida, a través de su baja capacidad 
calorífica y, por tanto, su alto grado de propiedades ondulato-
rias. Aprovecha esta coincidencia, junto con el hecho de que la 
mecánica cuántica aparece mezclada por algunos autores con el 
tema de la conciencia, para proclamar que los seres vivos son 
una de las máximas expresiones de conciencia por el carácter 
ondulatorio de la materia que los constituye, pero que no son los 
únicos y que otras formas de materia contienen, en mayor o 
menor medida, algún grado de conciencia. Llega a afirmar que 

                                                          
71Incluso se ha apuntado a la intervención del cerebro en objetos fuera de és-

te, con lo que se usa la teoría cuántica para defender esoterismos como la 
telepatía, la psicocinesis (ver, por ejemplo, Gardner (1981)). La autocuración 
por la fuerza del poder mental (Chopra 1989) y otras afirmaciones 
pertenecientes a interpretaciones místico-espirituales se dan también. No 
entraré a discutir estos temas tan poco serios. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

172

el aspecto ondulatorio es aspecto puramente de conciencia. Da-
do que tales ondas no existen realmente, pues sólo son ondas de 
probabilidad, sería mejor hablar directamente de las propieda-
des de conciencia de la materia:

“El electrón es conceptualmente una partícula que tiene un 
grado de conciencia en vez de ser algo que tiene a su vez pro-
piedades de partícula y de onda.” (Cochran 1971) 

Cochran menciona el ejemplo del electrón que pasa por la 
doble rendija y la dificultad teórica para explicar su comporta-
miento como un argumento a favor de su teoría: el electrón ac-
túa como si conociera qué parte de sí mismo pasa por una ren-
dija y cuál por otra para luego producir el patrón de difracción 
observado. Trata de salvar las dificultades conceptuales de la 
dualidad onda-corpúsculo de la materia introduciendo la desca-
bellada idea de la materia consciente. 

Por especular, hay incluso quien llega a decir, en nombre de 
la mecánica cuántica, que el Universo es un todo consciente, 
una mente-Dios universal con la que la mente humana está co-
nectada (Capra 1975; Kafatos y Nadeau 1990). Se propone una 
comunión entre ciencia y religión. David Bohm (1981) desarro-
lla unas conclusiones similares en torno también a la mecánica 
cuántica, pero en su caso identifica la conciencia como parte de 
un mundo oculto llamado “orden implicado”, que forma parte 
de una totalidad del mundo y que no se manifiesta en los expe-
rimentos físicos. Habla de un mundo místico al estilo oriental, 
trascendental, íntimamente relacionado con el funcionamiento 
interno de la mecánica cuántica, y que está indisolublemente 
fundido con la realidad palpable. 

Por otra parte está la interpretación de muchas mentes, que 
acepta la idea de Everett de que todos los resultados de un expe-
rimento son igualmente reales (ver §5-Cap. 5), pero en vez de 
que haya infinitas copias del Universo habrá diferentes mentes 
percibiendo resultados diferentes (Albert y Loewer 1988; Albert 
1992). La medida se da cuando un cerebro consciente se da 
cuenta de un resultado; en ese momento se elige cuál de las 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

173

mentes llega a ser la nuestra. El estado del Universo evoluciona 
deterministamente, pero el estado de una mente dada no, pues 
se cambia de una a otra mente. Es una teoría local. Su filosofía 
es idealista. No existe el Universo sin las mentes y la ecuación 
de Schrödinger puede ser usada para predecir la evolución tem-
poral de las mentes. Pueden existir muchas entidades conscien-
tes, cada una asociada con muchas mentes, y sus sensaciones se 
gobiernan por una sencilla ecuación que las correlaciona. 

No me ocuparé demasiado de los argumentos de esta sec-
ción, que van más allá del tema de la libertad del ser humano y 
por tanto no forman parte de mi objetivo. Sin embargo, también 
rebatiré en alguna medida estos argumentos al rebatir su base: 
las ideas de von Neumann, Wigner, Stapp...





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

175

Capítulo VII: CONTRA EL LIBRE ALBEDRÍO (I): 
SOBRE EL AZAR. 

Dado que el tema de la libertad es relacionado usualmente 
con el del indeterminismo y éste con el del azar, creo conve-
niente dedicar un capítulo, el presente, a dilucidar las relaciones 
entre estos conceptos. Éste supone un primer paso para la ar-
gumentación en contra de la libertad. Este primer paso nos lle-
vará, como poco, a una opinión neutral acerca de su existencia; 
una neutralidad que será rota en los próximos capítulos al incli-
narse la balanza del lado de uno de los extremos, aquél en favor 
del cual queremos argumentar: la negación de la libertad. 

Sección 1: ¿QUÉ ES EL AZAR?

Aunque la idea de azar, o lo aleatorio, ha estado presente en 
el pensamiento desde los antiguos, no ha sido hasta hace dos o 
tres siglos que ha tenido una atención especial en el pensamien-
to científico, con la aparición del análisis de probabilidades o 
estadística dentro de las ciencias matemáticas y su aplicación al 
mundo físico. Entre los numerosos trabajos dedicados a la cues-
tión, me parece destacable la contribución de Laplace (1814) 
con su obra “Ensayo filosófico sobre las probabilidades”, don-
de manifiesta que son “causas variables y desconocidas [las] 
que agrupamos bajo el nombre de azar” (Laplace 1814, “Apli-
caciones del cálculo de probabilidades - De las leyes de la pro-
babilidad que resultan de la multiplicación indefinida de acon-
tecimientos”). La concepción del mundo de Laplace era 
determinista (ver §1-Cap. 4), y no pudo menos que referirse al 
desconocimiento de los seres humanos para justificar que algo 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

176

nos aparezca como azaroso. No apelaba a un indeterminismo. 
Disputa Laplace las causas azarosas anteponiendo “la sana filo-
sofía que no ve en ellas más que la expresión de nuestra igno-
rancia de las verdaderas causas” (Laplace 1814, “De la proba-
bilidad”). La diferencia, según Laplace, entre la órbita de un 
planeta y la trayectoria descrita por una molécula del aire es 
nuestra ignorancia, y la probabilidad con que describimos la 
segunda curva está relacionada en parte con esta ignorancia, en 
parte con nuestro conocimiento. 

Preguntarse si el azar es un producto de nuestra ignorancia o 
un derecho intrínseco de la naturaleza, azar epistemológico u 
ontológico, es lo mismo que preguntarse si el azar es simple 
desconocimiento o indeterminismo. Ya he mostrado en el capí-
tulo 4 que no es posible en el marco de la física clásica hablar 
de un indeterminismo, salvo que se lo confunda con la impre-
dictibilidad—como es el caso de Popper o Prigogine. El azar 
indeterminista tendría que esperar la llegada de la mecánica 
cuántica para poder aplicarse con propiedad al mundo físico, tal 
como vimos en el capítulo 5. 

Existe otra idea de azar, tan popular como desacertada, que 
consiste en interpretar éste como una liberación total de normas 
y leyes, liberación incluso de cualquier regularidad; que el sis-
tema sometido al azar haga lo que quiera y ese querer esté des-
provisto de cualquier regularidad. Es lo que llama Broncano 
(“Determinismo libertario”) una interpretación subjetivista de 
la probabilidad. Podría designarse a éste como “azar capricho-
so”, y, ciertamente, se relaciona con la idea de libertad. De la 
relación azar-libertad haré algunas consideraciones a lo largo de 
este capítulo, pero, por ahora, puedo decir que no se observan 
fenómenos con tal falta de regularidad estadística, y que ese 
tipo de aleatoriedad está muy lejos de la idea de azar que mane-
jan los científicos. 

Dado que no pueden aplicarse a los sucesos azarosos en la 
naturaleza leyes causales exactas, se recurre a la estadística, que 
nos da información sobre los valores promedio de las magnitu-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

177

des así como las desviaciones de esos valores. El cálculo de 
probabilidades nos permite derivar “la razón entre el número 
de casos favorables y el de todos los casos posibles” (Laplace 
1814, “Principios generales del cálculo de probabilidades”). No 
podemos saber cuándo una variable tomará cierto valor o cuán-
do cierto fenómeno ocurrirá, pero sí podemos calcular, en aque-
llos casos donde tenemos suficiente información para hacer es-
tadística, el número aproximado de veces que obtendremos el 
resultado requerido, siendo tanto más exacto el cálculo cuantas 
más veces realicemos u observemos la experiencia o fenómeno 
natural. Lo que la estadística nos ofrece, por tanto, es la infor-
mación sobre la regularidad, si hay alguna, de los eventos y va-
riables.

Puede tomarse el clásico ejemplo de tirar una moneda. La in-
formación estadística que se puede extraer de tal fenómeno es 
que la probabilidad de obtener cara o cruz es 1/2 para ambos 
casos, o sea, que en un número grande de jugadas se obtendrán 
más o menos la mitad de veces “cara” y la mitad de veces 
“cruz”. Tal es la información de la regularidad del suceso. Hay 
azar, sí, no podemos determinar cuándo se obtendrá cara o cruz, 
pero la razón de sucesos está bien determinada: es un medio 
para cada caso; no un cuarto y tres cuartos respectivamente; no 
un 10% y un 90% respectivamente. Es 50% y 50% respectiva-
mente porque no hay más razones para suponer que caerá en 
“cara” que en “cruz” ni viceversa, ambas posibilidades son 
equiprobables, suponiendo que las figuras impresas en ambas 
caras de la moneda no alteran la probabilidad. Tenemos también 
en este ejemplo una clara muestra de que las fluctuaciones—el 
que salga cara o cruz en cada jugada—son independientes, cada 
resultado no depende de los anteriores. Es decir, cada vez que 
tiramos la moneda tenemos un 50% de posibilidades para cada 
cara, independientemente de todos los resultados anteriores. 

Pudiéramos distinguir un azar “ontológicamente indetermi-
nista”, el de la mecánica cuántica, que está totalmente libre de 
determinismo. Sin embargo, a efectos prácticos, la aplicación de 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

178

la estadística sigue las mismas normas. La regularidad con la 
que un electrón aparece en ciertas posiciones no obedece “de-
terministamente” a causa alguna, pero tiene unas leyes intrínse-
cas al propio azar con regularidades. 

Sección 2: UNA PERSPECTIVA HISTÓRICA DE LOS 
ORÍGENES DEL AZAR INDETERMINISTA COMO ARGU-
MENTO A FAVOR O EN CONTRA DE LA LIBERTAD.

Mucho antes de que la física cuántica existiese como disci-
plina, se concebía entre algunos círculos filosóficos que la liber-
tad pudiese ser salvada por el indeterminismo, aunque también 
hubo, como veremos a continuación, quien utilizó el análisis del 
azar para rebatir la posibilidad de que los seres humanos sean 
dueños de sus actos. 

Subsección 1: A FAVOR DE LA LIBERTAD.

Leucipo fue el primero en proclamar que la materia está 
compuesta por átomos, atomismo luego adoptado por Demócri-
to72 . Su concepción del Universo era la de un sistema en el que 
sólo existen átomos y vacío. El hecho de liberar los átomos del 
ser humano de la intervención divina se entiende como un atri-
buto de libertad en el hombre, pero, por otra parte, la necesidad 
atomística tal como propone Demócrito no deja hueco a la liber-
tad por sustituir la necesidad dictada por los dioses por una ne-
cesidad debida a la propia naturaleza. 

Posteriormente, Epicuro y sus seguidores tomaron como re-
ferencia el Universo atomista de Demócrito en que los átomos 
obedecían las leyes de la naturaleza y no a los antojos de dioses, 

                                                          
72Ver bibliografía sobre los filósofos presocráticos, por ejemplo Alegre Go-

rri (1995). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

179

añadiendo además algunos matices, tales como la existencia de 
una causa final—el logro de la felicidad—y el errar “azaroso” 
de los átomos en los seres humanos. La última característica es 
lo que se conoce como “clinamen”: los átomos tienen la propie-
dad de errar impredictiblemente dentro de las leyes que la natu-
raleza les designa, y es en esto en lo que basan la libertad del 
ser humano.

Lucrecio (s. I a. de C.), continuador de la tradición epicúrea, 
nos habla poéticamente en su “De rerum natura” de esos áto-
mos sometidos a azar y necesidad, que sin causas finales prede-
terminadas llegan a formar la diversidad de seres conocidos en 
el Universo, incluyendo a los seres humanos. El alma misma se 
erige como un ente material y mortal, al igual que el cuerpo. Lo 
que la evita caer en una conducta necesaria total y absoluta es el 
indeterminismo. El modelo humano de Lucrecio salva su liber-
tad proclamando que el movimiento de los átomos es indeter-
minado y sufre desviaciones de unas leyes naturales tajantes:

“...si todo movimiento está siempre encadenado con otro y 
siempre de un movimiento antiguo surge uno nuevo, según un 
orden establecido, ni los átomos al desviarse producen un prin-
cipio de movimiento espontáneo que rompa las leyes del destino 
a fin de que una causa no se enlace con otra en sucesión infini-
ta, ¿de dónde les viene a los vivientes esta voluntad libre aquí 
en la tierra?, ¿de dónde procede, digo yo, esta voluntad arran-
cada a los hados por la que cada cual nos dirigimos a donde 
nos conduce el placer y, asimismo, desviamos nuestros movi-
mientos, pero no en un instante determinado ni en un punto fijo 
del espacio, sino donde nos lo indica nuestro espíritu? (...) que 
la mente misma no experimente una necesidad interior en la 
realización de todas sus obras y, sometida, se vea como obliga-
da a sufrir y padecer, eso mismo lo consigue la pequeña des-
viación de los átomos en un punto impreciso del espacio y en 
un momento indeterminado.” (Lucrecio, “De rerum natura”,
libro II, vv. 250-265(...)285-295)



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

180

Esa libertad subsiste a pesar de que el alma no se concibe 
separada al cuerpo, es mortal y material como el primero. La 
voluntad, nacida de un movimiento espontáneo de los átomos 
del alma, transmitiría sus deseos al cuerpo de un modo material. 
El “clinamen” cambia las trayectorias de los diminutos corpús-
culos que componen el cuerpo:

“...cuando el espíritu se estimula con el deseo de ponerse a 
caminar, enseguida sacude la fuerza del alma que se halla di-
seminada por todo el cuerpo a través de miembros y articula-
ciones. Y le resulta fácil hacerlo toda vez que se mantiene unida 
a él. Luego el alma, a su vez, sacude al cuerpo y así poco a po-
co toda la masa es empujada y se pone en movimiento.” (Lu-
crecio, “De rerum natura”, libro IV, vv. 885-895)

Sabido es que los epicúreos no han tenido un gran peso en la 
filosofía posterior a su tiempo. La influencia de Platón o Aristó-
teles fue predominante, y de ahí que tales ideas sobre el inde-
terminismo no hayan tenido mucha resonancia. No obstante, 
prevalece la asociación entre indeterminismo y libertad, aunque 
de un modo más intuitivo que de razonamiento lógico riguroso. 
Es en la ciencia y en la concepción del mundo de los científicos 
donde con más fuerza se reflejan algunas de las ideas naturalis-
tas de Lucrecio, aunque no fue hasta el s. XIX que la idea de 
azar indeterminista entró a formar parte en las controversias. En 
este siglo, reaparece el estudio del azar como posibilidad de 
liberación de la necesidad, dando lugar a una posible libertad 
humana (Porter 1986).

Subsección 2: EN CONTRA DE LA LIBERTAD.

Vamos a referirnos ahora a una discusión histórica, también 
derivada de lo que el azar representa. Concretamente, me cen-
traré en la serie de disputas que se mantuvieron al respecto du-
rante el s. XIX (Porter 1986).



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

181

Se puso en entredicho la idea en boga hasta la época de que 
la aleatoriedad lleva implícita la libertad. El azar, arma de doble 
filo, fue visto por numerosos estudiosos de la estadística como 
algo menos indómito de lo que hasta entonces se pensaba. Los 
seres humanos, como fluctuaciones de un promedio social, obe-
decen a leyes estadísticas que permiten describir la conducta de 
la sociedad como un todo e incluso hacer predicciones certeras. 
Hay una regularidad asociada a la distribución de probabilida-
des en cada fenómeno aparentemente azaroso, incluida la con-
ducta de los individuos en una sociedad. Dado que las fluctua-
ciones de crímenes, suicidios y bodas o separaciones73 depen-
diendo de la estación del año o el precio del grano mostraba una 
regularidad estadística tan alta, se opinó que deberíamos recha-
zar la idea del libre albedrío, dado que en caso de libertad debi-
era haber una mayor diversidad de conductas. Era, por tanto, 
una crítica a eso que he denominado como “azar caprichoso”; 
no se daba tal capricho en el azar sino regularidad. El hecho de 
que un hombre se casara o suicidara o ..., no se debía a un ca-
pricho de una libertad espontánea intrínseca a aquél, sino a cau-
sas complejas debidas en buena medida al entorno social al que 
pertenece; y este entorno social obedecía unas leyes que, aun-
que eran desconocidas con rigurosa exactitud, sí podían ser eva-
luadas estadísticamente. El azar es sólo producto de nuestra ig-
norancia, como decía Laplace, pero su regularidad nos hace 
entrever la mecánica que subyace detrás de éste. 

Se trataba de una ostentosa expresión de materialismo con 
tendencia a disolver el individuo en la sociedad; el individuo se 
rige por leyes que vienen reflejadas por las estadísticas. Así lo 
veían Adolphe Quetelet (1832, 1836, 1847, 1848a, 1848b), 
Henry Thomas Buckler (1847), Adolf Ficker (1875) o Adolph 
Wagner (1867). Especialmente, Quetelet fue el gran impulsor 
                                                          

73Gottman (1994) realizó un análisis de más de 2000 parejas (algunas recién 
casadas y otras que llevaban unidas mucho tiempo). Predijo con una exactitud 
del 94% qué parejas, entre todas las que pasaron por el laboratorio, terminarí-
an separándose en los siguientes tres años. Éste es un ejemplo notable de regu-
laridad de las leyes estadísticas. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

182

de estos argumentos. En él encontramos las ideas para la cons-
trucción del edificio teórico de una mecánica social con base a 
las herramientas estadísticas74 . Tenía puestas las esperanzas en 
la creación de una “Física social” que estudiase el “hombre me-
dio”; éste “es en la sociedad similar al centro de gravedad en el 
cuerpo. Es la media en torno a la cual oscilan los elementos 
sociales” (Quetelet 1836, vol. I, p. 21). Se pueden encontrar en 
las leyes de la mecánica social principios de conservación aná-
logos a los de los fenómenos naturales. La sociedad debiera ser 
considerada como una entidad con sus leyes, independiente-
mente de los caprichos de los individuos. El espíritu reductor de 
la época podría resumirse con la proclamación de un estadista 
francés llamado Bourdin (1870) en un congreso internacional en 
torno a la estadística. Bourdin se puso de pie y anunció, refi-
riéndose a la exactitud con que las leyes estadísticas sociales 
funcionaban, que el hombre no existe como ser individual.

Subsección 3: A FAVOR DE LA LIBERTAD.

La opinión libertarista–indeterminista, proveniente de la tra-
dición que mencionaba en §2.1, no se amilanó ante esta ofensi-
va y mantuvo su posición bajo los argumentos tradicionales, a 
saber, justamente lo contrario: que el azar era indicio de liber-
tad. Leopold Neumann (1871) afirmaba que el hecho de que 
varias personas en particular cometan crímenes o no bajo las 
mismas circunstancias era debido a que cada individuo tenía 
una autonomía personal. También se criticó el que la probabili-
dad presuponga o demuestre la causalidad (Venn 1866), y se 
alegó que el término “ley” debería reservarse para relaciones de 
causa y efecto (Rümelin 1875). Otras respuestas típicas de los 
defensores de la libertad fueron:
                                                          

74Auguste Comte (1842), también conocido promotor de la sociología, re-
chazaría, sin embargo, el uso de las matemáticas estadísticas en la sociología 
porque, según su doctrina positivista, cada ciencia debía tener métodos distin-
tos, y la reducción de la ciencia era imposible. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

183

“El libre albedrío pertenece sólo a los hombres en cuanto 
personas: míralos en masas, y se convertirán en máquinas; con 
su personalidad se abstrae su libertad.” (Lord Acton 1858) 

“Si el libre albedrío existe, no puede bajo ninguna hipótesis 
introducir mayor confusión en los cálculos estadísticos que 
cualquiera otra causa de acción.” (Stephen 1858) 

Muchos médicos alegaron que las generalizaciones estadísti-
cas no podían ser aplicadas a los individuos, pues no eran úti-
les75  y además eran inmorales.

Como haber, hubo respuestas defensoras de la libertad para 
todos los gustos. P. de Decker y van Meenen (1848) argumenta-
ron que la regularidad observada debe ser atribuida a la volun-
tad divina, no a leyes probabilistas. Mantuvieron que la estadís-
tica implica una contradicción ya que nada puede ser conocido 
por los hombres acerca del alma humana. El presidente de un 
congreso internacional mantenido en Londres en 1860, mantuvo 
en una de sus sesiones lo siguiente, en contra de los estudios 
estadísticos en la sociología:

“...lleva necesariamente al panteísmo y la destrucción de la 
verdadera religión, así como priva a la estimación del hombre 
de que el todopoderoso tenga poder de autodeterminación, 
haciendo de su mundo una mera máquina que funciona de 
acorde con un esquema general, prearreglado, las partes de la 
cual son capaces de medida matemática, y esquema mismo de 
expresión numérica, lo que lleva al fatalismo, y además priva al 
hombre de su dignidad, de su virtud y moralidad, lo haría una 
mera rueda en esta máquina, incapaz de ejercitar una elección 
de acciones libre, predestinada a satisfacer una tarea dada y 

                                                          
75Hoy en día, la medicina utiliza la estadística y es innegable su utilidad para 

relacionar ciertas enfermedades con causas; por ejemplo, los factores de ries-
go que lleva el tabaco para el cáncer de pulmón. Sin embargo, en el s. XIX, 
estas técnicas novedosas de correlacionar eventos no estaban tan extendidas, o 
estaban comenzando a extenderse, y no habían alcanzado ampliamente a la 
medicina.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

184

ejecutarla en un curso prescrito, ya sea bueno o malo.” (Porter 
1986)

Subsección 4: EN CONTRA DE LA LIBERTAD.

Siempre se puede aprender algo de la historia, y, de lo rela-
tado en esta sección, pienso que hay una moraleja bien clara: el 
azar puede servir para defender la libertad pero también para 
defender lo contrario; el que nos vayamos a uno u otro bando ha 
de depender de nuestros prejuicios y la concepción a priori que 
tengamos del mundo. Si partimos de una visión determinista 
explicaremos el azar como desconocimiento y su regularidad 
como fruto de las leyes subyacentes; sería un azar epistemoló-
gico. Si partimos de la libertad humana abogaremos por un azar 
ontológico con nuestro “Yo” como intercesor. 

Aunque tampoco debe verse el debate desde la neutralidad 
absoluta. Hay un argumento importante dado por los que reba-
ten la libertad y que es eludido por los libertaristas o contestado 
con argumentos muy ligeros e insostenibles por sí solos. Me 
refiero a la regularidad, que suele ser replicada con argumentos 
místicos o de los misterios propios de la libertad. Vamos a ilus-
trar la situación con un ejemplo: hay una caída de la bolsa como 
la del año 1929 en Estados Unidos y sube el número de suici-
dios. Efectivamente, cada uno de los individuos que padece la 
crisis puede o no suicidarse, y en eso se basan los libertaristas 
para decir que son libres, pero ¿cómo explicar el aumento?; si la 
caída de la bolsa no afecta a la decisión del individuo medio, 
¿por qué aumenta el número de suicidios? Si el número usual de 
suicidios al año en una población es n, y la bajada de la bolsa lo 
eleva a 20n, ¿cómo es posible que cada individuo individual-
mente multiplique por 20 la probabilidad de suicidio? Es más, 
¿qué significa la probabilidad de que un individuo realice un 
acto cuando éste es libre? Si es libre es espontáneo, sin origen 
alguno fuera de uno mismo, sin causas previas que condicionen. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

185

Un individuo libre puede suicidarse o no, cada uno de los indi-
viduos puede suicidarse o no independientemente de lo que 
hagan los demás, no hay razones para suponer que la probabili-
dad media suba, pero sin embargo sube...; ¿una coincidencia? 
Me parece absurda una situación como la siguiente: “Hoy la 
bolsa ha bajado y por tanto tengo un p% de probabilidades de 
suicidarme, mucho más de lo que tenía ayer; se supone enton-
ces que debo tener más riesgo, debo tender más el suicidio para 
no defraudar a los estadistas; no estoy obligado a hacerlo pero 
sí debo considerarlo como más probable. Voy entonces a cam-
biar el dado. Ayer utilizaba un dado con un (p/20)% de posibi-
lidades de suicidarme, mi “ego” lo tiró y me tocó no suicidar-
me. Hoy debo cambiar el dado por uno con un p% de 
probabilidad de suicidarme. De cualquier modo, soy yo quien 
tira el dado y por tanto elijo libremente. ¡Venga, pues! , sacudo 
el cubilete con mi mente y sale...¡suicidio! Vaya, hombre, ¡qué 
mala suerte! , por la ventana me tirooooooooooo..........”. ¿Es 
esto libertad?, ¿un “ego” que tira los dados ante una distribu-
ción de probabilidad fijada es libertad? Me parece una libertad 
más penosa que la del asno de Buridán por no decir quimérica, 
utilizando la expresión de Leibniz.

Una interpretación de mayor sentido común es suponer que 
el azar no refleja el espacio en que se mueve la libertad humana 
sino las variaciones de cada individuo con respecto al hombre 
medio; cada individuo estará destinado causalmente a sus suce-
sos, los cuales son desconocidos, y con la estadística obtenemos 
alguna información del conjunto. 

¿Y si hay indeterminismo, como promulga la mecánica 
cuántica? A eso me referiré en §3, pero no sin antes adelantar 
que la libertad bajo azar con regularidades, aunque provenga de 
un indeterminismo, es algo tan absurdo como el ejemplo del 
suicida con el dado que he expuesto. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

186

Sección 3: INDETERMINISMO (AZAR ONTOLÓGICO) NO
IMPLICA LIBERTAD.

Voy a hacer en esta sección algunas aclaraciones a la rela-
ción entre determinismo y libertad. Concretamente, voy a reto-
mar el tema de la mecánica cuántica y discutir la cuestión sobre 
el azar en esta perspectiva actual, a añadir a las consideraciones 
de disputas históricas mencionadas en §2. 

Subsección 1: ¿HAY INDETERMINISMO?

Quiero precisar que no pretendo defender ni una postura de-
terminista ni indeterminista. En vista de lo que he expuesto so-
bre mecánica cuántica, cabe más creerse el indeterminismo tal y 
como lo he explicado en §8-Cap. 5. Ahora bien, aunque muy en 
segundo plano, sigue existiendo un frente crítico entre los de-
terministas, con diversas interpretaciones aun dentro del deter-
minismo. Por ejemplo: Szabó (1995) piensa que la localidad y 
el determinismo que defendía Einstein son todavía posibles 
aunque los argumentos a favor de la no–localidad parecen ac-
tualmente irrefutables (ver §9-Cap. 5) e inmunes ante los argu-
mentos en su contra; la interpretación determinista no local de 
Bohm (1951, 1952, 1981) todavía tiene muchos defensores; J. 
S. Bell (1986, 1987) piensa que es necesario estar determinado 
con un pasado común al resto del Universo (Price 1996) para 
así eliminar la dificultad de que las influencias de unas partícu-
las sobre otras viajen a velocidades mayores que la de la luz76 ; 
etc.

En lo que a nuestro tema se refiere, la libertad entendida 
como libre albedrío, hay dos opciones: 1) el determinismo; 2) el 
indeterminismo. Si se da el caso 1), la negación de la libertad es 

                                                          
76Esto quiere decir que todas las partes separadas del Universo debieran estar 

entrelazadas, incluida nuestra aparente libertad. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

187

defendible en los mismos términos incompatibilistas ya discuti-
dos, no habría más espacio para la libertad del que había con la 
mecánica clásica, o sea, ninguno. El caso 2) es el que nos lleva 
a un replanteamiento de la cuestión y el que nos va a ocupar lo 
que resta de capítulo. 

Subsección 2: UNA FALSA IMPLICACIÓN.

Un primer paso en la contraargumentación de una libertad 
defendida a expensas del indeterminismo es romper la implica-
ción “indeterminismo → libertad”. No me queda ninguna duda 
acerca del indeterminismo como condición necesaria para la 
libertad, pero dudo de la suficiencia. La tradición incompatibi-
lista ha estado tantos siglos dándole vueltas al tema del deter-
minismo cuando se les preguntaba por la libertad, tanto tiempo 
pendiente de discutirla en oposición al determinismo, que pare-
ce haber dado a entender que lo contrario de determinismo es la 
libertad. Así al menos parece que lo han asimilado algunos au-
tores, aquellos que aplaudieron rápidamente el indeterminismo 
por creer que en él se hallaba la libertad. Todavía se puede leer 
en muchos libros actuales y en la opinión de muchos filósofos.

Es un error suponer que discutir sobre la libertad es hablar 
exclusivamente sobre la contingencia o la necesidad. Olvidan 
las reglas de la lógica clásica y se dicen a sí mismos: si p→¬q
entonces ¬p→q, siendo p el determinismo y q la libertad. Tal 
deducción es incorrecta. Podríamos construir un robot que si-
guiese leyes azarosas y, sin embargo, no la llamaríamos libre, 
¿verdad? (Searle 1984, cap. 6).

No soy el único que está en desacuerdo con esta implicación. 
He encontrado esta crítica en diversos físicos y filósofos, aun-
que algunos de ellos defienden la libertad por otros medios. 
Uno de los nombres más insignes asociados a la física cuántica, 
Heisenberg, manifestaba claramente su desacuerdo con la falsa 
asociación:



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

188

“El problema de la relación entre la indeterminación y la 
libertad ha sido tratado, sobre todo en la prensa, de un modo 
demasiado impreciso y superficial. No se puede decir que el 
principio de indeterminación ofrezca una puerta más abierta a 
la libertad.” Heisenberg (1959) 

“...no creo que el principio de indeterminación tenga una 
relación muy directa con la noción de libertad. La relación es 
más bien indirecta; la introducción de la indeterminación en la 
física nos pone precisamente en guardia contra una posición 
demasiado definida.” Heisenberg (1959) 

Schrödinger, otro de los padres de la mecánica cuántica, des-
tacaba también que “la indeterminación cuántica no desempeña 
en esos acontecimientos un papel biológicamente importante, 
excepto, tal vez, el de que acentúa su carácter puramente acci-
dental en fenómenos como la meiosis, la mutación natural y la 
inducida por los rayos X, etcétera. En todo caso, esto es obvio y 
bien reconocido” (Schrödinger 1944, Epílogo). Planck decía 
que la aceptación de un hecho fortuito nada tiene que ver con la 
responsabilidad moral (L. Marcuse 1956, cap. 4). El físico y 
filósofo R. Carnap (1966, cap. 22) manifiesta que el carácter 
aleatorio no contribuye en nada a reforzar el significado de la 
expresión “elección libre”. Una elección como ésta no sería en 
absoluto una elección, sino que sería un acto causal, fortuito, 
como si adoptara una decisión entre dos cursos de elección po-
sible arrojando una moneda al aire.

Entre los filósofos preocupados por el problema y aun a fa-
vor de la libertad en cierta medida, muchos como Popper (1956, 
Addenda), Honderich (1993, cap. 3), Searle (1984, cap. 6) o 
Broncano (“Determinismo libertario”), por señalar algunos 
ejemplos, se manifestaron del mismo modo en desacuerdo con 
la susodicha relación. La interpretación de la mecánica cuántica 
en el sentido de que hay acontecimientos realmente innecesita-
dos, acontecimientos aleatorios o casuales, no está necesaria-
mente relacionada con la salvación el libre albedrío. Lo que 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

189

vienen a querer decir todos estos autores es que el azar no es 
suficiente para garantizar la libertad.

En Kant, la libertad y el azar son términos que no se impli-
can mutuamente. La libertad no es azar ni determinismo: “Entre
la Naturaleza y el azar cabe un tercer término: la libertad”
Kant (1928, refl. 5369). Arana (“La libertad...”) sostiene que, 
en el actual debate, la libertad no se encuentra entre el azar y la 
necesidad sino que tiene que encontrar su lugar “frente al azar 
y la necesidad”. Creo que está ahí precisamente la clave de la 
cuestión: que no hay libertad mientras haya solamente azar o 
necesidad.

La cuestión sobre la libertad en un mundo indeterminista se 
traslada al control del azar ontológico. ¿Sigue estando la natura-
leza omnipresente, y gobernando con sus leyes azarosas el des-
tino de cualquier rincón del Universo incluido el ser humano? 

Si la respuesta es sí, supone la negación de la libertad tal 
como definimos en §1-Cap. 1. El origen de nuestras facultades 
es ajeno a nosotros, sería la naturaleza la que juega a los dados77

con nuestros cuerpos, y la espontaneidad necesaria para nuestra 
libertad no puede derivarse del fruto de alguna oculta lotería de 
nuestras neuronas (Broncano, “Determinismo libertario”).

Si la respuesta es no, podría haber un lugar para la libertad. 
Una refutación del libre albedrío como la que pretendo debe, 
por tanto, argumentar en contra de este punto. 

Subsección 3: CAUSALIDAD INDETERMINISTA.

El concepto de causa tiene múltiples acepciones en diferen-
tes filósofos (Ferrater Mora, 1994, Causa). Muchos autores dis-
tinguen incluso distintos tipos de causa, por ejemplo Platón o 
Aristóteles. Sería algo largo discutir todas las nociones de cau-
                                                          

77La expresión de “Dios” jugando a los dados para referirse al indeterminis-
mo es, como es bien sabido, de Einstein (Schilpp, ed., 1949). 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

190

salidad, así que hablaré solamente de aquéllas que están direc-
tamente relacionadas con el tema que tratamos. Básicamente, 
dos conceptos nos interesan:

Causalidad como razón por la que se explican los efectos.
Decir que nada procede de la nada equivale a decir que todo 
tiene una causa, siendo esta causa también interpretable como 
una razón o explicación. El término “razón” es, realmente, más 
amplio que el de “causa” así entendida; se refiere aquí a la no-
ción de razón o causa entendida como explicación, de que las 
cosas no suceden sin algo anterior que las preceda y marque los 
efectos conseguidos. Buscar causas en este sentido supone pre-
guntarse el porqué de las cosas.

Causalidad como necesidad de los efectos. Se trata de lo 
mismo que antes pero con el añadido de poseer el concepto de 
causalidad como necesidad. Dada la causa, el efecto se sigue 
necesariamente, no puede ser de otro modo. Se recoge la acep-
ción anterior de causalidad como razón pero no viceversa. 

Antes del s. XIX, la mayoría de los científicos y filósofos 
identificarían el determinismo con la causalidad, sin llegar a 
diferenciar a cual de las dos acepciones mencionadas se refie-
ren. Aquello que se saliese de la necesidad, del determinismo, 
es decir, aquello que ocurriese azarosamente, se diría que no 
tiene explicación o razón, confundiendo ambas acepciones de 
causalidad. El estudio de la estadística en el s. XIX (Porter 
1986; Arana, “La libertad...”) hizo ver que el azar también po-
seía sus leyes y por tanto tiene explicaciones o razones. Y esto 
mismo sucede con el indeterminismo cuántico: podemos seguir 
hablando de causas y efectos aunque no en el sentido de necesi-
dad sino solamente de explicación, de asociación de fenómenos 
contingentes. El indeterminismo no debiera ser visto como una 
falta de causación—dice James H. Fetzer (1988)—sino como la 
presencia de procesos causales de tipo no determinista78 . 
                                                          

78Arana (“La libertad...”) denomina estos procesos como “necesidad” nega-
tiva, porque las leyes del azar imponen una regularidad en la que todas las 
distintas realizaciones equiprobables son posibles, prohibiéndose favorecer 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

191

Por ejemplo, supongamos que acercamos un electrón a otro 
electrón que está en principio en reposo. Al poseer ambos car-
gas negativas se repelarán según las leyes de la electroestática. 
El electrón que estaba en reposo se pondrá en movimiento. La 
posición y la velocidad del electrón como resultado del encuen-
tro están indeterminadas si aceptamos el indeterminismo cuán-
tico. Ahora bien, podemos hablar de una “causa” por la cual el 
electrón se ha puesto en movimiento: porque se ha acercado 
otro electrón. El electrón no es libre de ponerse en movimiento 
como y cuando quiera, está sujeto a unas leyes “estadísticas”. 
Así acontece en sucesos bien conocidos como puede ser la de-
sintegración de núcleos atómicos.

Vuelvo a repetir el tema de discusión mantenido en §2 en 
torno a la regularidad: el azar de la cuántica no es caprichoso 
sino que posee regularidad. Realmente se hace difícil imaginar 
una mente realizando cuentas para colocar las partículas que 
controla de acuerdo con una distribución de probabilidades pre-
via. Esta dificultad no se deriva de lo misterioso de la mente 
sino, más bien, de un planteamiento absurdo. Sería absurdo 
pensar que la mente opera así: “he colocado ya dos electrones 
en la posición A, ahora debo colocar alguno en la posición B o 
C para que la estadística que realizan los seres humanos dé 
una distribución de probabilidad tal como la que predicen las 
leyes físicas”. Un sistema sometido a leyes estadísticas no pue-
de funcionar así, porque cada fluctuación debe ser independien-
te de las anteriores. ¿Cómo se las arregla entonces una mente 
libre para seguir las leyes de la regularidad estadística? La exac-
titud con que se puede conocer el módulo al cuadrado de la fun-
ción de onda ψ de cada sistema físico supone un “corsé” a la 
libertad. Debe, como mínimo, restringirse la idea de una liber-
tad sin trabas y admitirse que existe un amo: la regularidad.

Un libertarista podría contestar que la naturaleza presiona 
pero no obliga. Que, efectivamente, nuestra elección está moti-
                                                                                                                  
una de ellas en perjuicio de las demás. La necesidad positiva sería el 
determinismo.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

192

vada por tendencias que limitan nuestra elección a cada mo-
mento y empujan hacia unas elecciones antes que a otras, pero 
no es imposible contrariar la tendencia más probable; es posible 
aunque no se vaya a dar nunca, o casi nunca, elegir un suceso 
muy poco probable y en ese sentido es posible la “liber-tad”. 
Supongamos que se requiere situar un electrón en una región 
con probabilidad de una mil millonésima para que se dé un pen-
samiento en el cerebro. Bien, casi seguro es que no se realizará 
tal, pero somos libres de tener ese pensamiento—diría un defen-
sor de la libertad—porque no es imposible que ello ocurra. El 
caso es que ese pensamiento nos estará vedado—diría yo—de 
igual modo que se prohíbe encontrar el electrón de un átomo al 
otro lado de la Tierra, aunque tenga una probabilidad no nula de 
suceder.

Renunciar al fatalismo del materialismo científico requiere 
librarse de cualquier idea de causalidad, librarse por tanto de 
cualquier explicación. En el momento en que se puede explicar 
un acto, una elección, etc. en términos de leyes, aunque éstas 
sean probabilísticas, estamos incluyendo esa acción, elección, 
etc. como un fenómeno más de la naturaleza y, por tanto, ne-
gando que su origen esté en nosotros mismos como algo inde-
pendiente de esa naturaleza.

Con esto he querido mostrar que: 1) aun en el caso de que el 
azar sea ontológico y no de desconocimiento, como pregona la 
mecánica cuántica, no puede suponer éste un argumento a favor 
de la libertad, y como mínimo cabe hablar de una neutralidad en 
la posición; 2) la libertad surgida por el mero hecho de no haber 
determinismo debe cumplir las leyes probabilísticas fijadas de 
antemano por medio del cómputo de las tendencias que la com-
patibilizan con las regularidades naturales, lo cual resulta en una 
libertad absurda. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

193

Capítulo VIII: CONTRA EL LIBRE ALBEDRÍO (II): 
NEUROLOGÍA.

Hemos visto que indeterminismo no implica libertad. ¿Qué 
más argumentos tienen los libertaristas científicos aparte del 
indeterminismo? El otro tópico de su argumentación es que las 
ciencias naturales, y más concretamente la física, nos han acer-
cado al conocimiento de una conciencia autónoma que gobierna 
“libremente” el cuerpo. Quiero mostrar mi desacuerdo también 
con esto en este capítulo. La idea básica que quiero argumentar 
aquí es que el hombre-máquina sigue siendo una representación 
idónea a los ojos de la ciencia del ser humano, con su consi-
guiente negación de la libertad. 

Sección 1: EL HOMBRE MÁQUINA.

Tal designación corresponde a la célebre obra del destacado 
representante del materialismo francés La Mettrie (1749),  que a 
mediados del s. XVIII viera la luz proclamando que hombres y 
animales no son más que máquinas. Si Descartes afirmaba que 
los animales eran máquinas79 y los hombres poseían una natura-
leza dual de materia y espíritu, La Mettrie simplifica el esquema 
eliminando la clase especial de seres humanos y dándoles a és-
tos la categoría de máquinas, es decir materia sometida a leyes 
mecánicas. Observa este pensador y conocedor del cuerpo 
                                                          

79Hay un antecesor español a las ideas de Descartes a este respecto. Gómez 
Pereira (1554) defendía esta posición en su teoría del automatismo de las bes-
tias casi un siglo antes de que Descartes lo hiciese. Gómez Pereira no era, sin 
embargo, un materialista porque la concepción que poseía del ser humano era 
puramente espiritualista; concebía al hombre como un espíritu puro. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

194

humano a través de su oficio de médico, que la misma necesi-
dad que acontece a los fenómenos naturales sucede en el cuerpo 
humano y, asimismo, en los contenidos del llamado “espíritu” o 
“alma”. La misma rigidez mecánica presente en cualquier arti-
lugio mecánico compuesto de engranajes, resortes, etc., está 
presente en el ser humano. Una naturaleza material, y por ende 
determinista como predecían las leyes de Newton para toda la 
materia, es la que caracteriza todo acontecer en el sistema me-
cánico “ser humano”. 

En la presente sección, llamaré “máquina” a todo aquello 
cuyas acciones estén reguladas por unos mecanismos, aun inde-
terministas. Es decir, máquina es lo mismo que sistema mecáni-
co; es un sistema cuyas acciones tienen una causa o razón de ser 
explicable por la interacción mecánica de los distintos compo-
nentes que la forman (maquinaria). 

Subsección 1: CONDUCTISMO, COMPUTACIONALISMO
Y CONEXIONISMO.

Una expresión más contemporánea de esta visión del hom-
bre como una máquina viene dada por los conductistas del siglo 
XX en psicología. El conductismo reduce la conducta humana a 
conjuntos de estímulos y respuestas, correlacionados según 
muestran los experimentos, y anula cualquier línea separadora 
entre hombre y animales. Los estados mentales son disposicio-
nes a la conducta. No hay lugar alguno para un mundo interior 
de estados y procesos mentales. Su fundador, John Watson 
(1913, 1930), proclamaba que el organismo es una máquina que 
se puede explicar en términos físico-químicos. Para los conduc-
tistas, hablar de acontecimientos mentales era un tabú. Cual-
quier conducta debía explicarse basándose en estímulos y res-
puestas.

Así, B. F. Skinner (1933, 1948, 1957, 1971), otro conductis-
ta celebre, dice:



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

195

“Mi respuesta es suficientemente sencilla,... deniego del to-
do el que la libertad exista. Debo denegarlo, o mi programa 
sería absurdo. No se puede tener una ciencia sobre una materia 
subjetiva que hace saltos caprichosamente. Quizás nunca pro-
baremos que el hombre no es libre; es una asunción. Pero el 
éxito creciente de una ciencia de la conducta lo hace más y más 
plausible.” (Skinner 1948) 

La escuela conductista, que tuvo su auge hasta mediados del 
s. XX, y con ella su modelo de hombre-máquina, sufrió poste-
riormente numerosas críticas que la llevaron a caer en crisis. 
Chomsky (1959) refuta el conductismo de Skinner intentando 
explicar el aprendizaje del lenguaje. Otras críticas alegaban que 
los estados mentales idénticos debían corresponder a determi-
nados estados neuronales, o la irreductibilidad de lo mental a 
ninguna otra clase de fenómenos como los estudiados por la 
ciencia natural. Las críticas constatan cuán inadecuadas son 
ciertas premisas del conductismo aunque no su concepto de ba-
se: el del hombre máquina. Puede que la máquina descrita por 
los conductistas no sea del todo certera, pero la idea del hombre 
como una maquina no pudo ser derribada por Chomsky. 

Con la crisis del conductismo y con la aparición de los mo-
delos computacionales de la mente surge en la década de 1950 
una nueva corriente (Liz 1997): el computacionalismo. El com-
putacionalismo clásico utiliza el modelo de computador clásico 
(digital, simbólico, con una estructura de von Neumann, etc.). 
Un período más moderno corresponde al conexionismo, en el 
que también se compara el cerebro humano con un computador, 
pero más complejo (analógico, no–simbólico, con estructura de 
red neuronal, etc.). El computacionalismo o el conexionismo 
nos dicen que la mente funciona como un ordenador de algún 
tipo. Existen numerosos trabajos en esta línea de pensamiento 
dedicados a la comparación de mentes y ordenadores (Johnson-
Laird 1983, 1988; Jackendoff 1987), llegando a la conclusión 
de que somos máquinas. Nuestro “Yo” es el análogo al produc-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

196

to de ciertas computaciones más que a las computaciones en sí, 
y el cerebro sería la máquina computadora. 

Se ha intentado la construcción de algunos modelos que re-
produzcan la actividad neuronal de nuestro cerebro (Arbib 
1964). Un modelo sencillo es el denominado de McCulloch y 
Pitts (1943), en el que las neuronas son módulos que tienen va-
rias entradas de señales, emulando las dendritas, y una salida, 
emulando el cilindro-eje o axón. Los axones de distintas neuro-
nas están ramificados. En cambio, cada dendrita procede de un 
único axón. Algunas dendritas excitan y otras inhiben. Si la su-
ma de las excitaciones e inhibiciones en la neurona supera un 
determinado umbral, ésta dispara una señal por el axón, tras la 
cual hay un tiempo de relajación de la neurona hasta la próxima 
excitación. Todo el sistema forma una red neuronal, simulando 
al cerebro. Hay entradas y salidas fuera de la red, o sea, con 
dendritas y axones que no están conectadas a ninguna neurona 
por uno de sus extremos, y esto simula ser la comunicación con 
el exterior a través de los sentidos como entrada y la respuesta a 
los músculos del cuerpo como salida. 

El logro alcanzado por McCulloch y Pitts condujo equívo-
camente a muchos a pensar que el cerebro funcionaba de esa 
forma tan sencilla. Posteriormente, se propusieron otras muchas 
redes neuronales, algunas capaces de realizar facetas tan com-
plicadas como aprender la pronunciación de palabras. En gene-
ral, se puede decir que su diseño es más parecido al cerebro que 
la arquitectura de un ordenador corriente, pero no alcanzan to-
davía la complejidad de las conexiones neuronales en el cerebro 
(Crick 1994, cap. 13). Las redes neuronales pueden dar alguna 
explicación a ciertas funciones del cerebro: memoria, pensa-
miento exacto, distinción y abstracción de los componentes 
esenciales de los patrones en los estímulos, conducta con propó-
sitos aparentes, conducta adaptativa, etc. (Oppenheim y Putnam 
1958), pero no son cerebros humanos en cuanto a funciona-
miento lógico. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

197

Subsección 2: ¿QUÉ PINTA AQUÍ EL TEOREMA DE 
GÖDEL?

Está de moda hablar del teorema de Gödel como teorema 
matemático revelador de verdades cruciales acerca del hombre 
y las máquinas (Hofstadter 1979). El teorema de Gödel es una 
fuente casi inagotable de abusos intelectuales, afirman Sokal y 
Bricmont (1997, cap. 10) tras un análisis del mal uso que se da 
a éste. “La gödelitis es una enfermedad muy extendida”, llega-
ría a afirmar Debray (1996) tirando piedras contra su propio 
tejado.

La defensa que Roger Penrose (1989, 1994) hace para pro-
clamar que los hombres no son máquinas tiene su base en este 
teorema. Penrose comienza con la definición conocida como la 
tesis de Turing-Church: “Computar es la acción de una máqui-
na de Turing” (Penrose 1994, cap. 1). Una máquina de Turing
(1936, 1937) es un modelo idealizado de máquina computadora 
que funcionase durante una cantidad de tiempo indefinida y que 
tuviese una capacidad de almacenamiento de datos ilimitada. 
Con “modelo idealizado” me refiero a que es una idealización 
“matemática” y que este tipo de máquinas no existen realmente. 
Se pueden dar definiciones bastante complejas y formalizadas 
pero, para entendernos, las máquinas de Turing son ordenadores 
como los actuales suponiendo que éstos tuviesen una memoria 
ilimitada, y que operan bajo las órdenes de algún programa; el 
acceso a memoria y otros rasgos son diferentes pero nos sirve el 
ejemplo del ordenador estándar actual para entender el funcio-
namiento de la máquina. Dados unos datos de entrada (estímu-
los), se producen unas operaciones que originan unos datos de 
salida (respuestas), sin que exista limitación de tiempo o memo-
ria en la realización de dichas operaciones. Una máquina de 
Turing puede computar cualquier función lógica o aritmética; o, 
lo que es lo mismo, se define “computar” como aquello que es 
realizable por una máquina de Turing. Esto es una hipótesis re-
cursiva, no tiene demostración.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

198

Después de esto, Penrose llama al teorema de Gödel y dice 
que hay procesos no computables, es decir, que, según su defi-
nición, no se puede construir un algoritmo con unos pasos se-
guidos de otros que los produzcan. Un ejemplo es el proceso de 
encontrar un número impar que sea suma de n números pares. 
No hay ningún algoritmo finito que sea capaz de averiguar eso 
que tan claro vemos los seres humanos (Penrose 1994, secc. 
2.5). Tampoco existe un algoritmo finito que pueda computar la 
lógica de la paradoja de Epiménides “Esta aseveración es fal-
sa”; pues si es falsa la aseveración resultará entonces que es 
verdadera y si es verdadera, según ésta nos dice, será falsa, y así 
hasta el infinito. Efectivamente, el teorema de Gödel nos revela 
que hay ciertos procesos computacionales que nunca terminan. 
Hay cosas que los ordenadores no pueden hacer. Incluso hay 
modelos físicos deterministas del Universo que no pueden ser 
simulables por ordenador. Hay verdades pertenecientes a la teo-
ría de los números que no son demostrables dentro del sistema.

La conclusión es que los procesos que se determinan por al-
goritmos, con una serie de reglas concatenadas en pasos y que 
pueden hacer los ordenadores actuales, no pueden substituir por 
completo al entendimiento de un matemático. La conclusión es 
que los humanos cuando hacen matemáticas no usan algoritmos 
para averiguar las verdades matemáticas, el entendimiento es 
algo más que eso. Dice Penrose que el entendimiento matemáti-
co no puede ser reducido a ciega computación. Un ordenador no 
podrá demostrar ciertos teoremas matemáticos que un humano, 
con su inteligencia abstracta, sí puede, sí es capaz de “compren-
der”.

Se demuestra que el hombre no es una máquina de Turing, y 
eso es un resultado interesante pero no sorprendente ni revolu-
cionario. De hecho ya se sabe, por ejemplo, que el cerebro no 
almacena los bits de información en cada neurona por separado, 
sino que actúa conjuntamente en una dinámica no lineal (Foss 
1995; Crick 1994, cap. 8). A diferencia de los ordenadores or-
dinarios, el cerebro parece que guarda parte de la memoria en 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

199

los mismos lugares donde produce operaciones comunes (Crick 
1994, cap. 13). “Software” y “hardware”, distinguibles en un 
ordenador, están completamente entremezclados en el cerebro 
(Koch y Laurent 1999). Además, el cerebro se desarrolla a sí 
mismo durante el crecimiento y aun en la edad adulta, reempla-
zando conexiones y generando nuevas neuronas (Kempermann 
et al. 1997; Koch y Laurent 1999). B. J. Baars (1988, 1994, 
1995) compara metafóricamente los argumentos de Penrose con 
las históricas aporías de Zenón de Elea por las que el movi-
miento era imposible: simplemente ocurre que tratamos de in-
sertar los hechos en un formalismo erróneo de máquinas de Tu-
ring, no es que el movimiento sea imposible ni los hombres 
dejen de ser una máquinas. Más complejos, sí, pero no por ellos 
menos máquinas. Ningún matemático va a poder demostrar que 
no lo somos. Es más una cuestión de biología que de conoci-
mientos sobre matemáticas o informática.

Sección 2: LA FÍSICA NO TIENE PRUEBAS A FAVOR DE 
LA MENTE AUTÓNOMA.

Wigner o von Neumann indican que la conciencia es necesa-
ria para entender la mecánica cuántica, para no caer en contra-
dicciones, pero su razonamiento deja unas grietas tremendas. 
Parece bastante razonable su diferenciación entre sistemas que 
se acoplan mutuamente y sistemas que al unirse producen el 
colapso de la función de onda dando lugar a la medida. Tam-
bién me parece correcta su observación de que los seres huma-
nos hacemos medidas. La inferencia dudosa es la atribución de 
carácter colapsante a algo que poseen exclusivamente los seres 
humanos, nominalmente la mente. El hecho de que las medidas 
se asocien al colapso y que los humanos estén presentes en las 
medidas no implica que los hombres sean los responsables del 
colapso. Decir que el hombre está presente en las medidas es no 
decir nada, dado que éste conoce a través de una interacción con 
el objeto de conocimiento. Si no estuviera presente no conocería 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

200

o mediría. Decir que la mente humana es causa de colapso es 
caer en un subjetivismo idealista casi equiparable a decir que las 
estrellas emiten luz cuando el ser humano las mira. No tanto, 
pero casi. 

La respuesta que cabe esperar es: si la mente humana no 
produce el colapso en la medida, ¿qué lo hace?, ¿existe una al-
ternativa a la hipótesis de que la mente colapsa funciones de 
onda? Sí, claro que es posible concebir la teoría cuántica sin 
invocar a la conciencia (Squires 1996; Stenger 1997), una posi-
ción materialista y reduccionista es plenamente consistente con 
los hechos observados y la teoría cuántica. El papel del obser-
vador humano en la medida no tiene por qué tener ningún signi-
ficado particular siendo incluso innecesario (por ejemplo, Shi-
mony (1988), Mulhauser (1995)). Sí hay tal alternativa. Por 
ejemplo: el propio sistema físico, que incluye al aparato de me-
dida y al sistema a ser medido presentado macroscópicamente, 
produce el colapso sobre sí mismo de las funciones de ondas 
asociadas a sus componentes microscópicas. 

“El experimentador puede leerlos una vez el experimento ha 
concluido, lo que es una manera de asegurar que no interven-
drá en el proceso. De modo, pues, que la teoría cuántica no 
refuerza la tesis de que la materia ha sido espiritualizada.”
Bunge (1981, cap. 1, secc. 2) 

J. A. Wheeler, físico que se considera actualmente entre las 
máximas autoridades en mecánica cuántica, dijo en su día:

“No es la conciencia, sino la distinción entre el aparato de 
investigación y lo investigado, el elemento central del acto de 
observación cuántica elemental.” (Gardner 1981)

queriendo dejar clara su visión, coincidente con la de Bohr, 
de que los aparatos de medida pueden ser controlados por un 
ordenador y producir igualmente un colapso dando un resultado 
sin que intervenga para nada la conciencia humana. Una máqui-
na puede hacer los experimentos, y el observador leer el resul-
tado de la máquina una vez ésta haya almacenado el resultado 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

201

en su memoria. En último término, un ser humano debe leer los 
datos del artefacto que pudiese ejecutar el acto de medida y se-
ría arbitrario el considerar el artefacto macroscópico como mi-
croscópico en estado decoherente suma de varios estados o no. 
La pregunta acerca de la influencia del ser humano sigue en el 
aire (Snyder 1989). ¿No es el hombre el que produce el colapso 
cuando se acerca a la maquina para comprobar los resultados 
que ha medido?, ¿se produce la medida misma con la llegada 
del observador humano o la hizo el aparato macroscópico? A 
este respecto, la física no puede dar respuestas.

Tampoco debe confundirse, o tratar de confundir a los lecto-
res, la coherencia de todas las partes de un sistema cuántico, 
permaneciendo ligados e interdependientes los estados hasta 
que se produzca el colapso, con una dirección coordinadora del 
sistema tal cual director con su orquesta. Las partes de un sis-
tema físico sí pueden compararse con las partes de una orquesta 
en que los músicos se escuchan entre sí, pero sólo habría una 
cohesión notable cuando hubiese muy baja energía (a bajas 
temperaturas) o cuando apenas existiese interacción con el en-
torno (Mulhauser 1995). Aun en el caso de que se descubra, en 
el futuro, que el cerebro humano puede mantener esas condicio-
nes especiales, tal cual superconductores de baja temperatura, 
falta el director, y ni la física clásica ni la cuántica tienen nada 
que decir acerca del mismo. Los argumentos de H. P. Stapp di-
ferenciadores de la mecánica clásica y cuántica (Stapp 1995a) 
no pueden constituir de por sí un argumento sobre el problema 
mente-cuerpo y por tanto sobre la libertad (Ludwig 1995).

Se debe concluir que la física contemporánea no nos ha 
acercado más al conocimiento de una conciencia autónoma 
que gobierna “libremente” el cuerpo. La introducción de los 
nuevos conceptos de la mecánica cuántica es irrelevante para el 
problema mente-cuerpo, tal como explica el artículo de K. 
Ludwig (1995) “Por qué la diferencia entre física cuántica y 
clásica es irrelevante para el problema mente/cuerpo”. Podemos 
optar por un subjetivismo, como también se podía ser idealista 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

202

berkeleyano en la época de predominio de la física de Newton, 
pero tales posiciones no pasan de ser simples opiniones fuera 
del contenido de la ciencia. 

Sección 3: LA NEUROLOGÍA SÍ TIENE ARGUMENTOS EN 
CONTRA DE LA EXISTENCIA DE UNA MENTE AUTÓNOMA.

Hasta ahora no he hecho sino criticar las defensas de la liber-
tad en el marco de la ciencia actual llevándolas a un terreno 
neutral, pero no he hablado aún contra la misma o no lo he 
hecho de modo irrefutable. No pretendo quedarme en la impar-
cialidad o el escepticismo y quiero argumentar en lo que queda 
de capítulo y en el siguiente en contra de la libertad con argu-
mentos más fuertes que los hasta ahora dados. Para salir de la 
incertidumbre en que nos debatíamos en la anterior sección en 
contra de la libertad, hay una salida bien clara: negar la existen-
cia de la mente autónoma. Si no hay mente autónoma no puede 
ser ésta responsable del colapso de las funciones de onda en la 
realización de medidas y, por tanto, se viene abajo todo el edifi-
cio conceptual subjetivista en el marco de la mecánica cuántica.

El materialismo, tal y como expliqué en §1-Cap. 3, proviene 
de una tradición muy antigua. Quizá sea la única idea de la an-
tigüedad que ha resistido el paso del tiempo y sigue siendo vi-
gente entre amplios círculos intelectuales, mientras que los de-
más sistemas filosóficos, idealistas o subjetivistas, han tenido 
que sufrir continuas reconstrucciones y cambios en cada época. 
También el materialismo ha sufrido diversos cambios a la hora 
de determinar qué es la materia, pero no así en su posición más 
básica que se traduce en “todo es materia”. En lo que toca al 
tema de la mente humana, el “no hay mente sino cerebro”80

                                                          
80Cuando digo “no hay” quiero decir que no existe como cosa separada. Cla-

ro que somos conscientes, eso nadie lo niega, pero esa conciencia no es sino 
actividad cerebral. En cualquier caso, es confuso hablar de perspectivas no 
objetivas, de lo que uno siente. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

203

viene de hace unos dos mil quinientos años con Hipócrates, o 
quizás antes. “Los hombres deberían saber que del cerebro, y 
nada más que del cerebro, vienen las alegrías, el placer, la risa 
y el ocio, las penas, el dolor, el abatimiento y las lamentacio-
nes”—decía Hipócrates. Esta afirmación podría también salir 
de la boca de un materialista de hace dos o tres siglos. Así La 
Mettrie afirma:

“...si lo que se piensa en mi cerebro no es una parte de esta 
víscera y, por consiguiente, de todo el cuerpo, ¿por qué cuando, 
tranquilo en mi cama, trazo el plan de una obra o sigo un razo-
namiento abstracto, mi sangre se calienta?(...) Porque, en fin, 
si la tensión de los nervios, que constituye el dolor, causa la 
fiebre por la cual el espíritu se turba y no tiene ya voluntad, y 
si, recíprocamente, el espíritu que trabaja demasiado perturba 
el cuerpo y enciende ese fuego de consunción que se llevó a 
Bayle en una edad tan poco avanzada, si tal titilación me hace 
querer, me fuerza a desear ardientemente aquello de lo cual no 
me preocupaba en absoluto un momento antes, si a su vez cier-
tos rastros en el cerebro provocan el mismo prurito y los mis-
mos deseos, ¿por qué duplicar lo que es evidentemente uno?”
(La Mettrie 1749)

La Mettrie era médico y conocía de primera mano lo que es 
un ser humano y cómo funcionan sus mecanismos. También fue 
médico el pensador alemán del s. XIX Büchner que en su obra 
“Fuerza y materia” afirma:

“Todo cuanto hemos dicho al hablar de las relaciones de la 
fuerza y de la materia, nos conduce a afirmar que las leyes na-
turales y racionales son siempre idénticas. Lo que llamamos 
espíritu, entendimiento, inteligencia, se compone de fuerzas 
naturales, aunque combinadas de una manera particular, que 
por su parte, y como cualquier otra fuerza natural, sólo puede 
manifestarse en ciertas y determinadas materias. Hallándose 
éstas combinadas en la vida orgánica de un modo indefinida-
mente complicado y bajo formas particulares, producen efectos 
que nos parecen a primera vista maravillosos e inexplicables, 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

204

mientras que los procedimientos y efectos todos del mundo in-
orgánico son infinitamente más sencillos, y por consiguiente 
más fáciles de comprender. En el fondo, sin embargo, es siem-
pre la misma materia, y la experiencia nos enseña a cada paso 
que las leyes de la inteligencia son las leyes del mundo.” 
(Büchner 1855)

Hasta nuestros tiempos llega esta visión y aun se refuerza 
por el progresivo avance de la neurología en el s. XX. Lo que 
sucede en la conciencia del sujeto puede explicarse en términos 
de neuronas individuales en el cerebro y sus interacciones. La 
conducta de las células individuales—incluyendo neuronas—
puede, cuando se tiene paciencia para realizar el estudio, expli-
carse en términos de la constitución bioquímica; y el movimien-
to de las moléculas—inorgánicas u orgánicas—se puede expli-
car en términos de física atómica. No es imposible teóricamente 
explicar la psicología humana en términos de física atómica, 
aunque su práctica es algo tan arduo que se hace inalcanzable. 
En cualquier caso, nada nos hace suponer que no se pueda aco-
meter tal explicación. 

La idea de que todo lo que sucede en lo que llamamos mente 
puede ser explicado en términos de células nerviosas, otras cé-
lulas81 y de sus moléculas asociadas es defendida por casi todos 
los neurólogos (Barlow 1972; Crick 1994). Quitando a Eccles y 
pocos más, todo neurólogo ve en la idea de alma o mente autó-
noma de los procesos físicos un mito, y se inclina a pensar en 
términos materialistas. Las siguientes afirmaciones proclaman 
la reducción de la mente a nada por sí misma o, mejor dicho, los 
sucesos mentales reducidos a sucesos físicos en el cerebro:

 “... los neurobiólogos han recorrido mucho camino hacia 
una teoría física satisfactoria del cerebro vivo. Hay tan poco 
sitio para una causa tan extraña e inmaterial como la mente, 
dentro de la maquinaria de ese computador en estado líquido, 
como lo habría en el mecanismo de los computadores utilizados 
                                                          

81Existen en el cerebro muchas células accesorias, aparte de las neuronas, 
denominadas “células gliales”. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

205

por los industriales para resolver los problemas de los nego-
cios.” C. U. M. Smith (1970, cap. 17)

 “...sus alegrías y sus penas, sus recuerdos y sus ambiciones, 
su propio sentido de la identidad personal y su libre voluntad, 
no son más que el comportamiento de un vasto conjunto de cé-
lulas nerviosas y de moléculas asociadas.” Crick (1994, cap. 1) 

 “La conciencia, al igual que el crecimiento y la digestión, 
está abierta a explicación científica.” P. W. Atkins (1995) 

Estas afirmaciones se basan en evidencias empíricas, no es 
un hablar por hablar. Trabajos científicos sobre las funciones 
del cerebro lo declaran como el responsable del “Yo”. En las 
siguientes subsecciones mostraré por qué la inmensa mayoría de 
los científicos dedicados a estos temas han llegado a tales con-
clusiones.

Subsección 1: DE QUE LO MENTAL POSEE 
EXPLICACIONES MATERIALES DERIVADAS 
EMPÍRICAMENTE.

He defendido en §3.3-Cap. 7 que probar una causalidad en-
tendida como razón o explicación aplicada a los seres humanos, 
es argumento suficiente para negar su libertad. En la medida en 
que podamos encontrar una explicación “material” a lo que 
piensa, siente, elige, etc. un individuo, estamos expresando su 
materialidad, o sea, que no hay mente sino cerebro. En esta sub-
sección mostraré algunas de las explicaciones que se han dado a 
algunos de los pensamientos, sentimientos o voliciones huma-
nos.

1.    Está claro que la conciencia implica alguna actividad en 
el cerebro físico distinta de la del cerebro inconsciente. Así lo 
indica el electroencefalograma, diferenciando cuándo una per-
sona está dormida o despierta. Las imágenes por resonancia 
magnética nos pueden contar también si alguien tiene alucina-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

206

ciones (Currier y Crowell, eds., pp. 30-33). Una tomografía que 
calcula la emisión de positrones por el cerebro al ingerir ciertas 
sustancias radiactivas puede pronosticar si alguien está sufrien-
do un dolor de cabeza (Currier y Crowell, eds., pp 117-118). 
Etc.

Argumento pro-materialista: la explicación de la conciencia 
reside en la actividad cerebral que se detecta en electroence-
falogramas, imágenes por resonancia magnética, tomografías, 
etc.

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: no la encuentro 
en este caso. Un libertarista explicaría que el “Yo” controla la 
materia cuyos efectos son detectados en el exterior. 

2.  Cirujanos del instituto neurológico de Montreal (Penfield 
y Perot 1963) lograron evocar imágenes y recuerdos complejos 
en las mentes de sus pacientes con epilepsia, estimulando eléc-
tricamente sus cortezas cerebrales. También lo contrario, se 
puede presentar al paciente algún estímulo sensorial y el neuro-
cirujano puede registrar los acontecimientos eléctricos que se 
produzcan en su corteza. 

Argumento pro-materialista: las imágenes y recuerdos se 
“explican” por esa actividad eléctrica cuya huella ha sido regis-
trada en el electroencefalograma. 

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: si un estimulo 
material (eléctrico) condiciona la percepción del sujeto, y el 
cuerpo material humano está enviando continuamente señales al 
cerebro a través del sistema nervioso que recoge sensaciones 
externas, entonces las sensaciones que recibimos dependen del 
mundo externo y condicionan nuestra conciencia antes de que 
podamos colapsar las funciones de onda de nuestras conexiones 
sinápticas. ¿Qué fue antes el huevo o la gallina? En este caso 
fue primero la gallina: la materia. Si la materia condiciona la 
mente y la mente condiciona la materia, ¿qué sentido tiene 
hablar de una mente que elige libremente? Ninguno. Todo es un 
juego de la materia. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

207

3. S. S. Stevens (1957) y sus colaboradores, en Harvard, 
probaron que en aquellas sensaciones nerviosas en que se puede 
hablar de una “magnitud sensorial”82 Ψ sentida por el indivi-
duo, ésta estará relacionada con la magnitud física del estímulo 

S por una ley del tipo Ψ=kSn, donde n es una constante que de-
pende del tipo de estímulo y k es una constante que depende de 
las unidades con que se mide S.

Argumento pro-materialista: hay una ley, si no determinista 
al menos de regularidad estadística, que conecta causalmente 
las magnitudes sensoriales y las magnitudes físicas.

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: ídem punto 2. 
4.    Los datos (LeDoux 1994) demuestran claramente que 

la formación de sensaciones relacionadas con el miedo y los 
recuerdos emocionales subyace en las vías nerviosas. Asimis-
mo, la depresión está relacionada con la sinapsis (Crick 1994, 
cap. 8), etc. 

Argumento pro-materialista: la actividad de las vías nervio-
sas explica que tengamos miedo, depresión, etc. 

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: el miedo, la de-
presión, etc. nos obligan a actuar de una determinada manera, a 
ejecutar ciertas voliciones. Si no somos libres, originadores, de 
tener miedo o deprimirnos, tampoco lo seremos de las conse-
cuencias que se deriven de tal. 

5. El lenguaje no se escapa a las indagaciones de la neuro-
logía. Están bastante localizadas las áreas del cerebro que lo 
articulan (Smith 1970, secc. 13.7). Experimentos con una pa-
ciente bilingüe en inglés y griego (Ojemann 1990) mostraron 
cómo la estimulación de ciertos lugares de la superficie del neo-
córtex izquierdo le impedía a la paciente utilizar temporalmente 
determinadas palabras en inglés, pero no en griego. Lo contrario 

                                                          
82O sea, que la sensación puede ser cuantificada por el individuo que la reci-

be. Quien recibe la sensación puede decir si lo hace en mayor o menor medi-
da. Las variaciones en este tipo de estímulos se llaman variaciones proféticas.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

208

ocurría en otras zonas, lo que mostraba la diferencia clara de 
localización de algunos rasgos de los dos idiomas. 

Argumento pro-materialista: la actividad en una cierta área 
del cerebro explica que podamos hablar. 

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: no la encuentro 
en este caso. Un libertarista explicaría que el “Yo” se vale de 
esas áreas del lenguaje cuyas funciones de onda controla a anto-
jo.

6. De la conciencia visual habla largamente Crick (1994). 
Hay diversas partes del cerebro que se ocupan de los distintos 
aspectos del reconocimiento facial, del reconocimiento de los 
colores. Aunque no está perfectamente localizada la región res-
ponsable de la conciencia visual, se cree que la zona llamada 
hipocampo, el tálamo o algunas áreas corticales están relacio-
nadas con ello. 

    Argumento pro-materialista: ídem punto 5. 
Incoherencia con el subjetivismo cuántico: ídem punto 5. 
7.    El cerebro puede responder a un estímulo sin tener con-

ciencia de él. Así, cuando se conectan las víctimas de un cierto 
tipo de lesión cerebral llamada prosopagnosia a un detector de 
mentiras y se les muestra algunas caras familiares y otras des-
conocidas, éstos son incapaces de diferenciar las que conocen o 
no mientras que el detector de mentiras indica claramente que el 
cerebro sí está distinguiendo unas de otras aun cuando los pa-
cientes son inconscientes de ello (Tranel y Damasio 1988). 

Argumento pro-materialista: no toda la actividad cerebral es 
consciente. El cerebro puede producir pensamientos que no pa-
san por lo que se llama “mente”, pero esa actividad inconsciente 
también determina las acciones y, en general, el estado del 
cuerpo. No hay libertad de emociones ante unos estímulos. Los 
estímulos producen las emociones, en el ejemplo detectadas por 
el detector de mentiras, antes de que el individuo sea consciente 
de esa emoción, si es que llega a serlo (en el ejemplo, es in-
consciente de las mismas). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

209

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: ¿quién ha colap-
sado las funciones de onda cerebrales que lo sitúan en un estado 
de hacer saltar el detector de mentiras?, ¿quién ha reconocido 
las fotos? 

8. La unicidad de la mente se debe al diseño de nuestro cere-
bro83 , pero se puede romper esa unidad interviniendo el cerebro 
físico.

“Cuando el cerebro es biseccionado, vemos que separamos 
los yoes, esencialmente un organismo dividido con dos unida-
des mentales, cada una con su propia memoria y su propia vo-
luntad en lo que compete al control sobre el organismo.” (Spe-
rry 1964) 

Rompemos el cuerpo calloso84 y aparece un cerebro escindi-
do, dos mentes en sentido estricto (Sperry 1961, 1964). Una 
mitad del cerebro está completamente ignorante de lo que la 
otra mitad ha visto. Cuando se le pregunta al paciente si tiene 
sensibilidad en la mano izquierda al tocarla, responde: “¡Sí! 
¡Espere! , ¡No! ¡Sí! ¡No, no! ¡Espere, sí! ,...”, alternándose la 
respuesta del “yo” que siente la mano izquierda y el que no la 
siente. Si se le muestra un papel en el que se han escrito las pa-
labras “Sí” y “No” y se le pide que señale con el dedo la res-
puesta correcta, el paciente permanece un momento con la vista 
clavada en el papel y, después, su índice de la mano izquierda 
señala el “Sí” y el de la mano derecha señala el “No” (Horgan 
1994).

Argumento pro-materialista: no podemos decir “un hombre, 
una mente”. El hombre no es su mente sino su cuerpo; y del 
cuerpo se deriva como producto la(s) percepción(es) y voli-
ción(es) subjetiva(s). 

                                                          
83Es de suponer que causas evolutivas (§1-Cap. 9, §3-Cap. 9) hayan origina-

do esta unicidad de la conciencia. De existir una conciencia múltiple en el 
mismo cerebro, el individuo se encontraría con mayores dificultades a la hora 
de dirigir su cuerpo, lo que lo hace menos apto para la supervivencia. 

84La parte del cerebro que une ambos hemisferios. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

210

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: se hace insoste-
nible la idea de unicidad de la mente relacionada con la cohe-
rencia cuántica del cerebro físico (§3-Cap. 6). Son las conexio-
nes entre las neuronas las que permiten al cerebro mantener una 
unidad operativa, y no ninguna propiedad mecano-cuántica. 

9. Otros experimentos (Deeke et al. 1976; Libet 1985, 
1987), esta vez con individuos sanos conectados a un electroen-
cefalograma. Se instruyó a unas personas para que doblaran un 
dedo en el momento que quisieran, pero fijándose en qué mo-
mento tomaban su decisión, según las indicaciones de un reloj. 
Los voluntarios tardaban alrededor de dos décimas de segundo 
en curvar el dedo tras haber decidido hacerlo. Sin embargo el 
electroencefalograma registraba que sus cerebros exhibían acti-
vidad nerviosa unas tres décimas de segundo antes de que deci-
dieran actuar. El cerebro había tomado la decisión de mover el 
dedo antes de que la mente cobrase conciencia de ello. La reali-
zación de un acto voluntario viene precedida por procesos cere-
brales inconscientes que se inician aproximadamente 500 ms. 
antes que el acto y unos 300 ms. antes de que exista conciencia 
subjetiva de la que informar de que tal decisión se ha tomado. 

Argumento pro-materialista: las voliciones tienen su origen 
en la masa neuronal antes de hacerse conscientes. La materia (el 
cerebro) es la causa y la mente el efecto, pues ¿cómo interpretar 
si no dos hechos correlados que se preceden uno al otro en el 
tiempo?

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: éste es un aspec-
to muy importante. Si la materia (el cerebro) es origen de lo que 
el sujeto siente, y el sujeto colapsa las funciones de onda de la 
materia (el cerebro) de nuevo, resultará que ha sido la materia la 
que ha colapsado la materia. El origen de la actividad cerebral 
está en la propia actividad cerebral. ¿Dónde entra aquí la liber-
tad del individuo? Yo no la veo por ninguna parte. 

10.    Determinadas actividades cerebrales no acceden a la 
conciencia a menos que duren un mínimo de tiempo (Libet 
1985). Se ha medido la duración estimada del período de proce-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

211

samiento y es de unos 60 o 70 milisegundos para los estímulos 
suficientemente simples (Efron 1967). Para computaciones más 
complejas precisa de más tiempo. 

Argumento pro-materialista: dado que los procesos necesitan 
un tiempo para ser captados por la conciencia y no son espontá-
neos, debe existir un mecanismo físico operando en lo que lla-
mamos mente, cuya duración se corresponde a lo medido. 

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: a escala micros-
cópica, 60 o 70 milisegundos es una cantidad de tiempo enorme 
en que se suceden muchos fenómenos. Si la reducción del pa-
quete de ondas está asociada a un pensamiento, como dicen los 
subjetivistas cuánticos, entonces la reducción del paquete es de 
una duración excesiva y el intervalo entre cada reducción es 
excesivo. En ese tiempo, un impulso recorre hasta siete u ocho 
metros de fibra nerviosa y se produce una cantidad enorme de 
sinapsis neuronales85 . Es absurdo suponer que cada sinapsis 
espera a la conciencia para elegir su estado. 

11.    Se cree que hay una zona del cerebro relacionada con 
algo que pudiera denominarse “voluntad”86 , que es el surco del 
cíngulo anterior, al lado del área 24 de Brodmann, aunque lo 
más probable es que también intervengan otras áreas frontales 
del cerebro. De hecho, cercanamente a esta región ya había su-
gerido Eccles (1989) que se hallaba la sede del libre albedrío 
(§3-Cap. 6). 

Tras una lesión cerebral en un lugar del cerebro cercano a 
esa región, una paciente aparentaba gran falta de respuesta 
(Damasio y van Hoesen 1983). Se quedaba tumbada en la cama 
con una expresión despierta. Podía seguir a la gente con los ojos 

                                                          
85Admitiendo una velocidad de 120 metros por segundo que se da en las 

llamadas fibras nerviosas mielinizadas, presentes en los mamíferos (Smith 
1970, cap. 5, secc. 9). El tiempo entre la relajación de una neurona y su poste-
rior excitación es de uno o dos milisegundos. 

86Así lo refiere Crick (1994, “Post Scriptum sobre el libre albedrío”). Con 
ello hace mención de la creación de órdenes al cuerpo, de elecciones que nos 
hagan salir de la inanición. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

212

pero no hablaba, no respondía a ninguna pregunta aunque pare-
cía entenderlas por el modo en que movía la cabeza a modo de 
respuesta. Era capaz de repetir palabras y frases pero sólo con 
mucha lentitud. Al cabo de un mes, tras haberse recuperado en 
gran medida, contaba la paciente que había tenido la mente en 
blanco.

Otro caso de lesión en esa región, con el añadido de lesión 
en el cuerpo calloso de modo que se separan las partes derecha 
e izquierda del cerebro, da lugar al síndrome de la “mano ajena” 
(Goldberg y Bloom 1990). Consiste, por ejemplo, en que la ma-
no izquierda de un paciente puede hacer movimientos de los 
que el paciente niega ser responsable. La mano izquierda puede 
agarrar un objeto y el paciente no puede conseguir soltarlo, tie-
ne que utilizar la mano derecha para separar la izquierda del 
objeto. Un paciente descubrió que no podía hacer que su mano 
“ajena” soltara el objeto con la fuerza de su voluntad, pero sí si 
decía “¡suéltalo! ” en voz alta.

Otro caso curioso (Cytowic 1981): un paciente con lesión en 
el lóbulo frontal destruido por un tumor. Se le pide que coja un 
vaso de agua que tiene enfrente de él y que beba, pero no lo 
hace. “¿Entiende usted lo que estoy pidiendo?”—se le dice. “Sí, 
usted quiere que coja un vaso”—contesta el paciente. “¿Lo ha 
hecho?”—se le pregunta—, a lo cual contesta negativamente. 
“¿Puede hacerlo?”, y contesta afirmativamente. “Entonces, ade-
lante, cójalo”—se le dice. No hay respuesta. Y no coge el vaso 
hasta que, transcurrido un tiempo, le viene la sed y entonces 
toma el vaso y bebe. El sistema motivacional más primitivo, 
basado en el incentivo natural de beber, seguía intacto y podía 
activar la respuesta adecuada, pero ya no funcionaba el propósi-
to consciente y cognitivamente elaborado de beber. 

Argumento pro-materialista: la voluntad es gobernada por 
procesos neurológicos, como vemos, que una vez dañados inca-
pacitan esa actividad mental. 

Incoherencia con el subjetivismo cuántico: ¿quién colapsa 
las funciones de onda en estos sujetos sin voluntad?, ¿origina el 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

213

hecho de que se dañe una parte del cerebro el que se cambie el 
mecanismo de colapsos de las funciones de onda en las sinapsis 
neuronales en el resto del cerebro? Evidentemente no, pues el 
resto de las funciones del cerebro trabajan del mismo modo y 
dan respuestas similares. 

No hay ideas más allá de las que decía Hipócrates, sólo son 
corroboraciones sucesivas de cómo la visión materialista encaja 
sin duda con todas las evidencias. Hay ciertos pensadores que, 
aunque se les mostrase el cerebro totalmente estudiado y todas 
sus funciones mecánicas relacionadas con lo consciente expli-
cadas, seguirían diciendo que eso no puede servir de prueba 
para la exclusión de la autonomía de la mente. ¡La fe! , ¿qué 
argumentos se pueden dar a quien tiene fe en lo contrario? No 
en vano, decía Gustavo Bueno, “los lugares en donde los con-
flictos entre la fe y la razón se producen de un modo irreducible 
son aquellos en los que se enfrentan la filosofía materialista y 
la fe religiosa (disuelta, y no casualmente, en muchas formas de 
filosofía), y no los lugares en donde se enfrenta una ciencia 
positiva determinada con un dogma particular” (Bueno 1995, 
cap. 5). Es inútil toda discusión. En cualquier caso, los ejemplos 
dados sí constituyen argumentos para mostrar la no-autonomía 
de la mente, y a los mentalistas sólo les queda refugiarse en el 
“residuo de lo inexplicado”, lo que todavía no tiene una expli-
cación clara a los ojos de la ciencia. La mayoría de los aspectos 
de la conciencia siguen siendo obscuros al entendimiento pero 
no creo que mistificarlos, como los antiguos hacían con los ra-
yos y las tormentas, sea la solución. 

Podrán tomarse posiciones anticientíficas y seguir 
hablando de la mente o del espíritu autónomo que influye al 
cuerpo. Ahora bien, dentro del marco de las ciencias 
naturales contemporáneas sólo puede obtenerse una 
conclusión: no hay mente sino cerebro87 .

                                                          
87No es cuestión de detenerse en juegos de palabras ahora. Habrá quien 

prefiera decir, equivalentemente, que hay mente porque hay cerebro. Es lo 
mismo que pensar en la digestión y el aparato digestivo. Hay digestión porque 
hay aparato digestivo, pero lo que existe no es la digestión como cosa en sí 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

214

Las teorías subjetivistas de la mecánica cuántica dejan de ser 
hipótesis plausibles y pueden ser rechazadas al fallar la base que 
las sustenta: no tienen una mente no física. La argumentación 
de Wigner o von Neumann de la necesidad de un elemento no 
físico que no se acople al sistema a medir no es sostenible por-
que no hay tal elemento no físico. Aparecen multitud de incohe-
rencias con la neurología. La única defensa de la libertad a ex-
pensas del indeterminismo cuántico tiene graves grietas en su 
concepción, no puede sostenerse. 

Sección 4: CRÍTICAS Y CONTRACRÍTICAS DEL 
MATERIALISMO.

Para terminar este capítulo incluiré algunos de los puntos 
más destacados de la crítica a la posición materialista del hom-
bre-máquina que he venido defendiendo. Como los críticos son 
muchos, la mayoría de los filósofos actuales, me es imposible 
citarlos a todos, ni siquiera a los más conocidos. Pero baste una 
muestra de sus críticas para saber qué problema encuentran en 
esta posición. Haré al mismo tiempo una contracrítica que res-
ponda a sus palabras, aunque no es seguro que sea convincente 
para todo el mundo. Haré lo que buenamente pueda por defen-
der mi posición sin que ello, naturalmente, sea descalificado por 
aquel que no coincida con las ideas del mismo. 

Algunos investigadores, como John C. Eccles, proclaman 
que la mente es algo de carácter misterioso y sobrenatural, y 
que por lo tanto la ciencia no puede investigarla. Sin embargo, 
al mismo tiempo que realizan esta objeción, apoyan con sus 

                                                                                                                  
aparato digestivo, pero lo que existe no es la digestión como cosa en sí sino el 
aparato digestivo. Lo importante no es decir si hay mente o no, porque eso no 
nos da ninguna información; lo importante es saber qué es eso que denomi-
namos vagamente con el lenguaje que poseemos con la palabra “mente”. De-
cir que es un efecto de la materia o que es una sustancia autónoma sí propor-
ciona una información con un contenido. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

215

investigaciones científicas la existencia de tal mente. Ésta es la 
posición del hipócrita: dice una cosa y hace otra. ¿Por qué in-
vestigar entonces la naturaleza de lo que llaman “mente” si no 
es investigable? Las respuestas anticientíficas que se proclaman 
en nombre de la física contemporánea y la neurobiología supo-
nen un absurdo. Proclamar en nombre de la ciencia que no es 
posible hacer ciencia del hombre es por lo menos paradójico.

Las críticas de los filósofos a favor de una mente autónoma 
se salen de la discusión sobre el contenido científico para refe-
rirse a sus convicciones, argumentadas sobre la base de forma-
lismos retóricos más que de hechos empíricos, de que la psico-
logía no puede reducirse a biología y, por ende, a física. 
Critican la posición de los neurólogos materialistas sin hablar 
para nada acerca de las evidencias empíricas que los primeros 
muestran. Hablan de su no-creencia en la existencia de leyes 
psicofísicas (Crane y Mellor, “There is no...”) y para ello se 
rodean de una gran colección de definiciones lingüísticas y ma-
tizaciones, en su mayor parte fútiles, con la intención de des-
marcarse del reduccionismo materialista claramente presente en 
los círculos científicos. No podemos, o mejor dicho no debe-
mos, hablar de ciencia sin referirnos a sus contenidos ni reducir 
a una cuestión lingüística88 el más significativo de los asuntos y 
quedarse en ella sin más profundización, no debe mezclarse en 
ello el espíritu empirista de buscar la verdad en toda ciencia que 
pretenda llamarse tal. 

Hay propiedades psicológicas—afirman también algunos fi-
lósofos—que no son funcionales: la conciencia o los qualia, por 
ejemplo. Generalmente, cuando se utilizan este tipo de argu-
mentos, no se sabe muy bien de qué se está hablando. Se utiliza 
un concepto vago de “psicología”, “propiedad”, “conciencia”, 
“qualia”. Muchos conceptos mal entendidos se reúnen para dar 

                                                          
88“...deja aquellos juegos de palabras de los filósofos que reducen a una 

cuestión de sílabas el más significativo de los asuntos, deprimiendo y casti-
gando el espíritu con la enseñanza de cosas menguadas.” Séneca (“Cartas
morales...”)



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

216

lugar a proclamaciones como la anterior, detrás de las cuales se 
haya una cierta mezcla de sensaciones en experiencias persona-
les y de razonamientos objetivos no bien separados.

Se ha apuntado (Penrose 1994) que la inteligencia requiere 
entendimiento y el entendimiento requiere conciencia. Palabras 
muy ligeras, que tienen solidez mientras no se matice qué es 
inteligencia, qué es conciencia y qué es entender. Cuando em-
piezan esas matizaciones, a través de explicaciones psicológicas 
y sobre todo psiquiátricas, la idea de “mente consciente” se va 
arrinconando más y más, y deja de ser necesaria en una teoría 
objetiva de lo que es la inteligencia y el entendimiento. En 
cualquier caso, la no-autonomía de la conciencia o mente, que 
es lo que nos interesa aquí, no debe ser menguada por críticas 
de este tipo. 

Quizás el aspecto más criticado del materialismo es que no 
da cuenta de una componente de la realidad llamada conciencia, 
que las acciones intencionalmente conscientes son hechos que 
no nos permiten negar la libertad. Frases como las siguientes 
nos dan una idea de la poca seriedad con que se considera el 
materialismo entre ciertos círculos filosóficos:

“...una teoría de la inexistencia de la conciencia no puede 
tomarse más en serio que, sugiero, una teoría de la inexistencia 
de la materia. Las dos teorías resuelven el problema de la rela-
ción entre el cuerpo y la mente. La solución es, en ambos casos, 
una simplificación radical: es la negación del cuerpo o de la 
mente. Pero, en mi opinión, es demasiado fácil.” Popper (1956, 
Addenda)

“...hay filósofos y psicólogos ocasionales que parecen adop-
tar un punto de vista que se resume en lo siguiente: los sucesos 
mentales no son nada.” T. Honderich (1993, cap. 2) 

J. R. Searle (1984, 1992) es uno de esos filósofos que se 
adscribe a este tipo de críticas con lo que llama “el problema 
mente/cuerpo”. Searle se encuentra con el problema de tratar de 
solventar las aparentes diferencias entre las leyes físicas que 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

217

gobiernan el mundo material y el comportamiento humano, re-
conociendo no ser capaz de reconciliar sus creencias científicas 
con sus creencias de sentido común (Searle 1984, cap. 6), y 
opina que el tema de la libertad es irresoluble ya que, por más 
que la ciencia nos dé una cierta visión del mundo, nuestra expe-
riencia de libertad permanecerá siendo irreducible. Searle pare-
ce darle, en según qué momento, mayor importancia a sus 
creencias de sentido común que a la evidencia empírica que 
proporcionan las ciencias naturales. Cuando parece haber deja-
do claro que los procesos microscópicos del Universo determi-
nan todo lo que ocurre en el nivel macroscópico, se desvía de su 
propia argumentación con afirmaciones tales como que “[la
experiencia de libertad89 ] es una parte esencial de la experien-
cia de actuar” (Searle 1984, cap. 6). Son, en cualquier caso, 
afirmaciones que no le comprometen con nada, pero que sí de-
notan una cierta reticencia a negarle a la libertad un papel prin-
cipal en la explicación de la conducta humana, para lo cual se 
vería obligado a admitir más de lo que estaría en principio dis-
puesto a admitir. Más comprometida es la posición de Searle 
(“Razones para actuar”) cuando dice que las causas psicológi-
cas antecedentes no son suficientes para causar el efecto, porque 
en el medio hay una brecha (gap) en la que residiría el libre al-
bedrío.

Me parece muy pertinente la respuesta que da Pérez Chico 
(1998) a Searle—“Problema, ¿qué problema?”—haciendo refe-
rencia a la solución naturalista. Hay que reconocer la capacidad 
de algunos filósofos para oscurecer cuestiones90. El mecanismo 

                                                          
89Además, Searle identifica las acciones libres con las acciones intenciona-

les, y nos habla de una intencionalidad que es causal y cuyas condiciones de 
satisfacción son que ocurran ciertos movimientos corporales en tanto que 
causados por esa misma intención en la acción; así, el sentido de libertad del 
que nos habla no es solamente un rasgo de deliberación, sino que es parte de 
cualquier acción, ya sea premeditada o espontánea (Searle 1984, cap. 6). 

90Ya he citado a Nietzsche en §1-Cap. 2 con el siguiente aforismo, pero lo 
vuelvo a hacer para que no se olvide: “Hay individuos nefastos que, en vez de 
resolver un problema lo oscurecen a todos los que se ocupan de él, haciéndo-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

218

de obscurecimiento de este tipo de pensadores (Popper, Honde-
rich, Searle,...) consiste en lo siguiente:

Se sienten sujetos independientes, tienen experiencia de su 
libertad siendo tal experiencia derivada de las percepciones sen-
sibles internas, sienten dolor, perciben lo colores, etc. 

Observan fenómenos exteriores a su cerebro y le dan un or-
den al que llaman leyes físicas. 

Como creen que lo que entienden del exterior es real y lo 
que sienten por sus experiencias internas también es real, y co-
mo no entienden cómo puede derivarse el ser sujeto siendo al 
mismo tiempo objeto, se crean un conflicto. Siguiendo la tradi-
ción mitológica o supersticiosa anclada en los ancestros más 
primigenios de la humanidad, dan un nombre a eso que no en-
tienden (alma, mente, conciencia,...). 

Piensan posibles alternativas sobre ese asunto que no entien-
den y las clasifican con un nombre terminado en “-ismo”. Al 
materialismo, al sano concepto de que todo tiene una explica-
ción material, lo llaman ellos mismos “eliminativismo”. 

Se dicen ellos mismos: el eliminativismo no nos convence 
porque “eliminar” no significa explicar. Es decir, ellos mismos 
“se lo guisan y se lo comen”, como dice el dicho popular. El 
materialismo pretende explicar eliminando elementos espurios, 
y eso es confundido con una elusión del problema.

No, el problema no es eludido, es solventado, y para ello se 
limpia de fantasmas la maquinaria. La solución se llama hom-
bre–máquina. Llámese eliminativismo o llámese como se quie-
ra; es una solución del problema a considerar como la más plau-
sible mientras no se ofrezca otra mejor. 

El esquema anterior de pensamiento es algo torpe, en mi 
opinión. Si lo comparamos con las redes neuronales, sería el 
que corresponde a las máquinas más ordinarias que llenan su 

                                                                                                                  
lo más difícil de resolver. Quien no sepa dar en el blanco que se abstenga de 
tirar.” Nietzsche (1879). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

219

memoria con datos y no son capaces de reordenarse a sí mis-
mas. Ya hay máquinas más inteligentes que tienen la capacidad 
de aprender, y llegan mucho más lejos que sus obsoletas antece-
soras. Estas máquinas son capaces de aprender porque siguen 
una metodología de autocorrección, al igual que ocurre con 
elementos propios de la metodología científica, extraña a mu-
chos pensadores. Esta metodología no es otra que la del ensayo 
y el error. Uno sigue una cadena de razonamientos, y construye 
su edificio conceptual hasta que se da cuenta de que algo no 
funciona. Es entonces momento de volver atrás y corregirse. 
Por ejemplo, un pensamiento materialista podría derivarse de 
las siguientes etapas:

Se sienten sujetos independientes, sienten su libertad, sienten 
dolor, perciben lo colores, etc. 

Observan fenómenos exteriores a su cerebro y le dan un or-
den al que llaman leyes físicas. 

Como creen que lo que entienden del exterior es real y lo 
que sienten también es real, y como no entienden cómo puede 
derivarse el ser sujeto siendo al mismo tiempo objeto, se crean 
un conflicto.

Vuelven a replantearse la cuestión, y se dicen: “será que me 
he equivocado en algo”. Examinan todas las posibilidades y 
descubren que la concepción materialista es plenamente cohe-
rente, pero para ello deben renunciar a la posición primera de 
creerse sujetos y aceptar que todo en el hombre no es más que 
fenómeno. Nada contradice este hecho salvo las llamadas “ex-
periencias de libertad” basadas en sentimientos. 

Estudian más a fondo la opción del materialismo y descu-
bren que ésta puede dar explicación a sus sensaciones, y que 
todo el error residía en creerse lo que uno siente. Quizás no se 
posea la explicación al detalle con minucia de todo evento cere-
bral pero no hay motivo para creer que el materialismo dé una 
descripción incorrecta del mundo y la existencia de los seres 
humanos hasta que no se proponga una solución mejor. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

220

El mentalista replica aferrándose a la autenticidad de sus 
sentimientos. Pero la contrarréplica vuelve a ser “no”, que es 
una ilusión de su mente, una fantasía. Entonces él vuelve a con-
testar: “si dices que es una ilusión de la mente es que reconoces 
la realidad de la mente”. Esto, salvo el juego de palabras, no 
tiene ningún valor conceptual a no ser que se apoye en algo más 
sólido. Como decía anteriormente, primero se construyen un 
lenguaje a su medida y luego hacen del lenguaje mismo su de-
fensa. Para Searle y los filósofos afines a su pensamiento, la 
filosofía del lenguaje y la filosofía de la mente se entremezclan, 
así que no son de extrañar sus mezclas y confusiones de juegos 
de palabras con pensamientos. Occidente ha heredado un len-
guaje de tradición griego-judeo-cristiana que incluye la idea de 
sujeto en todos sus confines y que incluso para negarlo hay que 
mencionarlo. En cualquier caso, es claro que hablar de “fantasí-
as de la mente” no tiene por qué reconocer la existencia autó-
noma de la mente. Son ellos, los mentalistas, los que han puesto 
un nombre al problema, y confundieron el nombre con el pro-
blema. Eliminar la mente no es eliminar el problema; lo que se 
está eliminando son los residuos metafísicos con que se ha car-
gado esta palabra durante siglos. Se puede, si se prefiere, hablar 
de la existencia de la “mente” como un modo de expresar el 
hecho de que somos seres conscientes, pero se ha de eliminar 
toda característica dual o de autonomía. Es la idea de sujeto la 
que debe ser eliminada, y de eso ya se dio cuenta el talento crí-
tico de Nietzsche, quien decía que “pensar” es cosa que no exis-
te, como tampoco existe un “substratum-sujeto” originador del 
acto de pensar (Nietzsche 1901, afors. 472, 477). El filósofo 
germano, en una de sus devastadoras críticas, arremetió contra 
aquellos metafísicos que creían que las palabras, por el mero 
hecho de estar incluidas en el lenguaje, se remitían a una reali-
dad. Georg Christoph Lichtenberg, físico y filósofo alemán del 
s. XVIII cuyos libros de aforismos tuvieron notable influencia 
sobre Nietzsche, expresaba con gran acierto en uno de sus afo-
rismos esta idea: “No se debería decir ‘yo pienso’: uno piensa 
como el cielo relampaguea”. La idea de persona, de sujeto, el 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

221

“principium individuationis”, que está presente en la cultura 
occidental por doquier, es una idea errónea. Más certero parece 
concebir la ausencia de esta idea, tal y como sucedía en ciertas 
sociedades del valle del Indo; en algunas incluso no se disponía 
del pronombre de primera persona. 

“Pero, ¡yo siento dolor!”, dice el mentalista desoyendo la 
proposición materialista. Esa persona que dice que siente dolor 
es un fragmento de naturaleza que tiene una corriente eléctrica 
circulando por algunos nervios de su sistema nervioso la cual, si 
yo aplico mis aparatos de medida (electroencefalograma, reso-
nancia magnética, tomógrafo,...), puedo detectar. No es más que 
eso, no existe como “individuo”. Como científico, puedo decir 
que el sistema animal X reaccionará de un determinado modo 
ante eso que él llama dolor y que yo traduzco en señales eléctri-
cas. Lo veré gritar, lo veré moverse. Eso es todo, y eso es todo 
lo que hay. No es que la ciencia no pueda describir el dolor, sí 
puede. Es el sujeto, es decir, el sistema animal que designamos 
como “sujeto”, el que ve cosas que no hay. “¿Por qué huyes 
entonces cuando amenazo con clavarte una aguja si dices que 
no hay dolor?”, dice el mentalista morboso. La respuesta es cla-
ra: el sistema físico que constituye mi cuerpo actúa conforme a 
su naturaleza, por el miedo condicionado que le causa la idea de 
ser herido. “¿Por qué gritas cuando la aguja es clavada?”. La 
respuesta es igualmente clara: mi cerebro-máquina, al recibir 
los impulsos nerviosos provenientes de la región del cuerpo 
donde el objeto punzante ha sido clavado, produce una cadena 
de sinapsis neuronales que lleva en último término a que yo 
abra la boca, emita sonidos guturales de alto volumen y los 
músculos de mi cara adquieran una tensión inhabitual en otros 
estados.

Nos sentimos libres, hay una serie de razones o explicacio-
nes para que así sea. Como ejemplo, entre las posibles hipótesis 
de muy diversa índole que uno puede propone. Algunos autores, 
como José Antonio Marina (1997, cap. 8), aventuran posibles 
explicaciones psicoanalíticas para el origen de la “sensación de 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

222

libertad”: primero el niño aprende a unificar su conducta, a diri-
gir y controlar sus comportamientos, de acuerdo con las órdenes 
transmitidas a través del “lenguaje” por la madre; después, 
cuando el niño aprende a hablar, interioriza la voz de la madre y 
se da órdenes a sí mismo. De este modo, a medida que se va 
librando de la autoridad de la madre, comenzaría a sentir que su 
vocecita interior es la que da órdenes al cuerpo en sustitución de 
la voz materna, comenzaría a formarse la sensación de autocon-
trol. Ese autocontrol es creído libertad espontánea por la igno-
rancia de las causas que producen sus decisiones. 

El dualismo implícito en la sensación de un “ego” separado 
del resto de la naturaleza podría ser fruto de la actividad de una 
parte del cerebro: “el operador binario” que, de acuerdo con el 
neuropsicólogo ruso Luria (1966), podría estar situado en el 
lóbulo parietal inferior del hemisferio izquierdo. La mentalidad 
analítica, lógico-matemática, característica del funcionamiento 
del hemisferio izquierdo, es dualista por naturaleza y no tiene 
nada que ver con la visión global que caracteriza la actividad 
del hemisferio derecho, mucho más conexionado con el sistema 
límbico. Rubia (2000) en El cerebro nos engaña (secc. 1.1) dice 
que la división de la realidad en antinomias es fruto de la activi-
dad de una parte del cerebro, a saber, del lóbulo parietal infe-
rior, por lo que cabe suponer que la distinción entre cerebro y 
mente también es producto de esta estructura cerebral, estrate-
gia seguramente muy útil para el análisis de la realidad exterior, 
pero que no es válida para aprehender toda la realidad. 

Para explicar la conciencia hay que explicar el problema de 
los “qualia”: explicar la rojez del rojo o lo doloroso del dolor—
dice el mentalista. Es inútil, sin embargo, intentar resolver los 
problemas relativos a la consciencia mediante argumentos filo-
sóficos generales. Lo que hace falta es sugerir nuevos experi-
mentos que puedan arrojar luz sobre estos problemas—afirman 
los neurólogos Crick y Koch (1990), Crick (1994). La rojez del 
rojo o lo doloroso del dolor son nada, una ilusión. Existen los 
mecanismos que crean tal ilusión, que son investigados por los 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

223

neurólogos, pero no existe el contenido de la ilusión en sí. Exis-
te la sensación de autoconciencia, pero que sintamos la existen-
cia de un “ego” no quiere decir que ese ego exista ontológica-
mente. Francisco J. Rubia en su obra El cerebro nos engaña
dice así:

“Quizás el más llamativo de los engaños cerebrales sea lo 
que denominamos consciencia entendida como una unidad 
mental. Ahora bien, los resultados de nuestras experiencias, 
sean de laboratorio o de la observación de las lesiones cere-
brales, nos dicen justo lo contrario. Cada vez es más evidente 
que el cerebro se compone de cientos de módulos (...). Estos 
módulos suelen funcionar en la mayoría de los casos de forma 
inconsciente, por lo que el módulo que corresponde a lo que 
entendemos por mismidad o yo, que cree ilusoriamente que to-
do está bajo su control, se equivoca palmariamente.” F. J. Ru-
bia (2000, secc. 5.4)

Comprendo en parte el sentimiento de rechazo que el mate-
rialismo puede producir en algunos pensadores. Comprendo que 
se lo tache de mísero en comparación con otras posiciones 
humanistas, pero, como dice Spengler (1923, parte II, cap. 3), 
“el materialismo es mísero, mezquino, pero honrado y since-
ro”. Tal sinceridad antepuesta a la cobardía no se respira por 
igual en todas las posiciones. Pienso, en cualquier caso, ya se 
esté de acuerdo con la posición o no, que el materialismo re-
quiere una fortaleza de carácter a la que no está predispuesta 
todo el mundo. La gran figura del filósofo del eterno retorno, 
Nietzsche, bien se percató de la cobardía implícita en la afirma-
ción de la voluntad libre como refugio de una moral de escla-
vos. La voluntad no libre era considerada una inmoralidad por 
los filósofos antiguos. Nadie tuvo el valor de llamar poder a lo 
que da felicidad al hombre porque eso era considerado inmoral 
(Nietzsche 1901, afor. 422). 

Las respuestas de los idealistas se basan en proponer alterna-
tivas diferentes a la realidad que tan clara se presenta: la nega-
ción del sujeto. Dicen: “¿Y por qué no negar la materia?”, ¿y 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

224

por qué no negarlo todo?”,... Un desenfreno parece asistir a este 
tipo de posturas a la hora de poner límites a aquello de lo que se 
pretende dudar. Las chifladuras, cuanto más descabelladas me-
jor, son bien recibidas en las facultades de filosofía. El caso es 
llamar la atención... Sin embargo, no todas las dudas escépticas 
son admisibles en igual grado. He mostrado hasta ahora que hay 
buenas razones para prescindir de la existencia de una concien-
cia autónoma. Desde un punto de vista racional apoyado en la 
ciencia, se hace sin embargo muy difícil y harto rebuscado el 
idear un esquema que dé lugar a todos los fenómenos observa-
dos desde un idealismo berkeleyano. Se puede creer en ello, 
como se puede creer en cualquier religión, pero no hay ningún 
otro argumento racional que se pueda dar a favor del mismo. 
Cuando los pensadores sobrepongan la racionalidad a la sensi-
blería, cuando dejemos de ser mujercitas91 preocupadas por los 
sentimientos, cuando los hombres se armen de coraje suficiente 
como para afrontar con entereza que no son nada, cuando sepan 
coger al toro por los cuernos y no huirle, cuando amen lo sufi-
cientemente la verdad como para preferirla a los fantasmas; 
cuando todo esto ocurra, quizás no tengamos que discutir más 
estos temas. Mientras, tendremos que conformarnos con esta 
eterna disputa.

                                                          
91Decía Schiller: “¿No sois como las mujeres, que continuamente vuelven a 

su primera palabra cuando se les ha hablado razonablemente durante horas?”. 
Así sucede a muchos filósofos; se pueden gastar horas y horas mostrando 
argumentos, razones de peso para defender algo, evidencias empíricas de todo 
tipo; al final, ellos atajarán todo eso diciendo: “¡ah!, pero yo siento que soy 
consciente, yo siento que soy libre”. No saben sobreponerse a su sensiblería. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

225

Capítulo IX: CONTRA EL LIBRE ALBEDRÍO (III): 
EVOLUCIÓN.

Voy a detenerme a considerar con detalle los temas de la 
evolución y la selección natural, por la enorme importancia que 
considero que tienen en relación con el tema del materialismo o 
reduccionismo y por ser lugar donde divergen distintas posicio-
nes ante una comprensión sesgada de los mismos. Así como en 
otros saberes de la ciencia el reduccionismo aparece bastante 
explícito dejando lugar a pocas dudas (ver capítulo 2), salvo 
raras excepciones como hemos visto, aparecen en este campo 
visiones más obscuras, sobre las que pretendo hacer un análisis 
clarificador.

No solamente la evolución ofrece una representación mate-
rialista sino que, además, entra en confrontación con la idea de 
un subjetivismo cuántico. En este capítulo mostraré, como un 
argumento a añadir a los ya dados, que la concepción vigente de 
la teoría de la aparición del hombre sobre la Tierra no es com-
patible con la visión mentalista, subjetivista, que alberga la po-
sibilidad del libre albedrío. Siendo así, estaré haciendo una refu-
tación de los argumentos que podrían hacer posible la libertad. 

Sección 1: EVOLUCIÓN Y SELECCIÓN NATURAL:
REDUCCIÓN DEL HOMBRE A SER VIVO.

No se puede afirmar, como hacía Wittgenstein (Barrett, ed., 
1966, p. 26), que la teoría de Darwin sea irrelevante para la in-
vestigación filosófica. Concretamente, la perspectiva materialis-
ta que se extrae de sus enseñanzas (Alvargonzález 1996) es algo 
a tener muy en cuenta cuando se traten estos temas. El propósito 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

226

de esta sección es contemplar al ser humano como uno de los 
seres vivos.

Puede llevar a confusión la expresión “reducir el hombre a 
ser vivo” dado que en la terminología dada en §1-Cap. 2 he 
hablado del todo que se reduce a sus partes. Aquí, por contra, 
me refiero a que el todo es el conjunto de los seres vivos y el 
hombre es una de las partes. Para ser preciso no debiera hablar-
se de reducir al hombre a un ser vivo sino de reducción del con-
junto de los seres vivos, de todas las especies existentes incluida 
la humana, a la vida o conjunto de fenómenos estudiados por la 
biología. Hecha esta aclaración, no considero necesario remar-
car más este significado y hablaré indistintamente de un reduc-
cionismo de hombre a ser vivo o de que el hombre es parte de 
los seres vivos, materia por tanto de la biología. 

Si ha habido un éxito realmente sonoro del programa reduc-
cionista es el de las teorías de la evolución y selección natural 
(Dawkins 1995; Ayala 1996; Devillers y Chaline 1989; Milner 
1993), inspirado en las ideas de Darwin (1859, 1871), paralela-
mente auguradas también por Wallace (1858). Darwin golpeó 
duramente la idea de mundo diseñado, reduciéndola a explica-
ciones científicas. La llegada de sus teorías supuso un giro radi-
cal en la concepción del mundo vivo, incluyendo al ser humano, 
dando a entender que se rige por leyes naturales tal y como ocu-
rría en la física. Estoy muy de acuerdo con Arana (2001, cap. 7) 
cuando dice: “La grandeza histórica de Darwin reside preci-
samente en haber recuperado la dimensión de globalidad para 
la perspectiva analítica”; “Darwin dio la campanada más so-
nora en toda la historia de la ciencia”.

Los seres vivos se dividen en especies. La especie constituye 
una unidad de base, definida por la posibilidad de que dos indi-
viduos de distinto sexo de una misma especie puedan fecundar 
en alguna etapa de su vida y den origen a una descendencia 
también fecunda. Por evolución se entiende el origen de espe-
cies vivientes nuevas a partir de otras especies ya existentes, por 
generación biológica. Por tal razón, no cualquier cambio es lla-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

227

mado evolución. La hipótesis científica dice que las especies 
existentes se derivan por generación de formas de vida diversas, 
de formas de vida cada vez menos complejas con menor domi-
nio sobre el ambiente y menor autonomía, hasta llegar a los or-
ganismos unicelulares. 

Más problemática resulta la explicación del mecanismo de 
evolución. Las cualidades adquiridas o los cambios accidentales 
de los individuos no se heredan genéticamente a sus descen-
dientes, esto ha sido demostrado por la genética actual. Existen 
otras fuentes de novedad para la prole respecto a la información 
genética de los progenitores: el cambio casual de naturaleza 
química de los genes transmitidos. Es la llamada “mutación ge-
nética”. Darwin introdujo la expresión “selección natural” para 
referirse al proceso por el cual individuos que poseen caracterís-
ticas hereditarias ventajosas dejan más descendientes que los 
que carecen de ellas, de lo cual se deduce que esas característi-
cas ventajosas se incrementan en frecuencia en los descendien-
tes a costa de otras que no lo son. Por esto se dijo que la evolu-
ción no es una diseñadora limpia sino “chapucera” (Jacob 
1977), construye sobre lo que ya había antes, es una mezcolanza 
acumulada de artilugios y chismes interrelacionados. Los ge-
nes—portadores de la información hereditaria—que se transmi-
ten son los que mejor se adaptan al medio ambiente. 

Una de esas especies es la humanidad, que es la única fami-
lia de homínidos existente actualmente. El ser humano se ve 
reducido a ser un animal más (Darwin 1871, cap. 4). Las dife-
rencias con las otras especies son cuestiones de grado. Las fa-
cultades de los seres humanos y del resto de los animales son 
sólo dadas con mayor o menor o medida en unos u otros, salvo 
algunas cualidades exclusivas del hombre, por ejemplo el uso 
del lenguaje de palabras o la “cultura” emergente en las mana-
das humanas. Tampoco hay que ver la aparición del lenguaje y 
lo típicamente humano o cultural como algo separado de la na-
turaleza. “Nos convertimos en cazadores, cazar nos hizo más 
valientes, menos egoístas, más cooperadores, más capaces de 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

228

concentrarnos en metas a largo plazo y, sobre todo, mejor ali-
mentados: la nueva dieta de altas proteínas nos capacitó para 
llegar a ser aún más inteligentes. El cazar cooperativamente 
nos aportó la necesidad de llegar a ser más comunicativos. De-
sarrollamos el lenguaje. Con la evolución de la historia de la 
humanidad nuestro lenguaje corporal se trocó en danza, nues-
tra caza hacia deporte, nuestra habla hacia canto, poesía, tea-
tro” (Desmond Morris 1994). El lenguaje y la cultura se pue-
den, por tanto, entender en términos evolutivos materialistas. 

Darwin desarrolló durante su vida estas ideas (ver, por 
ejemplo, Alvargonzález (1996)), realizando un estudio empírico 
meticuloso. Su visión evolucionista y reduccionista del ser 
humano en todos sus aspectos, incluido el mental, podría re-
montarse a 1838, como lo revelan sus Cuadernos M y N (Gru-
ber y Barrett 1974), y que revisó él mismo el año 1856 cuando 
comenzó a escribir el “Natural Selection”, antecesor inconcluso 
del “Origen de las especies” (Darwin 1859). En sus escritos 
aparecen algunos elementos poco claros que habrían de ser me-
jor entendidos en el s. XX. Las leyes de Mendel sobre la trans-
misión de los caracteres matizaron más explícitamente los me-
canismos de transmisión genética, dando a entender que, al 
contrario que Darwin pensaba, los caracteres hereditarios no se 
mezclan, sino que se comportan como unidades combinatorias 
independientes manifestándose en el individuo o no según su 
carácter dominante o recesivo. Se comprendió que las variacio-
nes de una especie hacia otra habrían de ser fruto de la recom-
binación de genes, al cruzarse individuos de sexo contrario y 
dar descendencia, y a las mutaciones aleatorias que eran fuente 
de nuevas formas que serían filtradas por la selección natural. 
La ampliación de la teoría evolutiva con la incorporación de la 
genética y la paleontología, etc. dio lugar en los años 40 del 
siglo XX a la “Teoría sintética de la evolución” (Dobzhansky 
1937; Mayr 1942) o neodarwinismo, hipótesis sobre el modo o 
mecanismo de la evolución que la postula como combinación 
de las mutaciones y de la selección natural dando una visión 
bastante robusta para explicar la diversidad de especies, y 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

229

haciendo compatibles las hasta entonces opuestas teorías de las 
variaciones darwinianas y del mutacionismo. 

El reduccionismo explicado por Darwin recibió aun mayor 
aliento con el descubrimiento de Watson y Crick que explicita-
ba el contenido molecular de los cromosomas responsables de 
la transmisión hereditaria: la doble hélice del ADN. El gen es el 
responsable de transportar material correspondiente a una de-
terminada característica hereditaria. La interpretación del códi-
go genético en términos bioquímicos, la transmisión de los ca-
racteres del ser vivo en un código digital fue otro duro golpe 
para los antirreduccionistas. Ya no cabía ninguna duda por parte 
de la mayor parte de los biólogos: la vida es química y la heren-
cia es cuestión de química, pura química. La teoría de la evolu-
ción propicia un materialismo. 

“Un punto final que es común a Boltzmann y a Darwin (y 
sus sucesores) es que han aportado ‘confirmaciones brillantes 
de la visión mecánica de la Naturaleza’. Muchas personas no 
pueden tragar las explicaciones mecánicas y reduccionistas. 
Necesitan algún espíritu vital, algún principio teleológico o 
alguna otra visión animista. Sus filosofías ‘se desarrollan bajo 
errores y confusiones intelectuales’. Y probablemente ésta es la 
razón por la que las teorías de Boltzmann y de Darwin han sido 
atacadas constantemente y mal interpretadas. Dejando a un 
lado las consideraciones filosóficas, creo que lo que entende-
mos bien lo entendemos en términos mecánicos y reduccionis-
tas. No existe algo así como una explicación holista en la cien-
cia. Y, gracias a personas como Boltzmann y Darwin, la ‘visión 
mecánica de la Naturaleza’ está viva y en buen estado, y aquí 
está para permanecer así.” Jean Bricmont (1996)

Así pues, la obra de Darwin contiene dos teorías principal-
mente: la del origen común, que está aceptada por la totalidad 
de la comunidad científica salvo casos excepcionales como los 
de algún creacionista fanático; y la otra teoría es la de la selec-
ción natural, que trata de explicar las transformaciones de unos 
organismos en otros. Es en la segunda teoría donde se suscitan 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

230

mayores discusiones92 . Más que nada se debate si la evolución 
es continua o con grandes saltos. Las discusiones no cesaron en 
el tema de la evolución, los últimos años han roto el consenso 
que había acerca de ciertos aspectos de la teoría evolucionista 
(Elredge 1985), pero siempre en aspectos que no afectan en na-
da a la visión reduccionista de la misma: se piensa que no todas 
las mutaciones son igualmente importantes, y que las que afec-
tan a unos genes “reguladores” provocan saltos evolutivos mu-
cho más notables (Gould 1989), haciendo la evolución más dis-
continua de lo que pensaba Darwin; quizás los virus interven-
gan en el proceso evolutivo al tener capacidad de intervenir el 
ADN de las células; no sólo son las mutaciones fuentes de va-
riación sino también lo es la transposición de fragmentos de 
genes, redistribución de genes en cromosomas; etc. 

Subsección 1: BIOGÉNESIS.

El origen de los seres vivos a partir de la materia no viviente 
se llama “biogénesis”. Los modelos actuales hablan de un ori-
gen de la vida que comenzaría con la condensación de los nu-
cleótidos activados en la sopa prebiótica para formar los prime-
ros ARN; luego, a través de reacciones catalizadas por ARN, su 
síntesis, cortes y empalmes de cadenas, etc. se desarrollaría el 
mecanismo de traducción actual, presente en todo ser vivo, de 
los ARN a la síntesis de proteínas. Se formarían genomas de 
ARN, y por la acción de unas sustancias llamadas “transcripta-
sas inversas” aparecería la primera cadena de ADN. Se piensa 
que a partir de esta primera cadena se derivaría de algún modo 
el “progenote”, cromosomas con múltiples moléculas de ADN, 
y de él surgirían las primeras células, etc. 

                                                          
92No todas las objeciones que se plantean a la selección natural son críticas 

serias. El filósofo D. C. Dennett, en un libro que escribió sobre Darwin (Den-
nett 1995, p. 392), elabora una lista de malos entendidos usuales sobre la teo-
ría de la evolución. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

231

Experimentalmente no se saben muchas cosas sobre la bio-
génesis. Se puede reproducir en el laboratorio la formación es-
pontánea de aminoácidos, los constituyentes de las proteínas, 
por el sometimiento a irradiación de compuestos químicos sen-
cillos bajo ciertas condiciones similares a la existente en la at-
mósfera terrestre cuando se crearon las primeras formas de vida 
(Wald 1955). Se han descubierto (Calvin 1956; Fox 1956) los 
mecanismos que pudieran llevar a la formación de aminoácidos 
y otros compuestos orgánicos en condiciones similares a las de 
la primitiva atmósfera terrestre. Hay resultados de síntesis de 
proteínas con más de diez mil aminoácidos (Oparin 1938; No-
gushi y Hayakawa 1954). Sin embargo, las siguientes etapas en 
la escala de complejidad hasta llegar a lo que propiamente se 
llama vida todavía distan de ser entendidas totalmente por la 
ciencia actual. Se podría justificar en los virus93 , pero no se ha 
podido crear hasta ahora algo comparable a lo que propiamente 
se llama vida y por tanto no se conocen bien los mecanismos 
que pudieron dar lugar a su formación. 

En cualquier caso, el contexto evolutivo sólo deja lugar a un 
origen de la vida a partir de la materia inorgánica. Se cree (Opa-
rin 1938) que la aparición de la vida sobre la Tierra no fue algo 
espontáneo o fortuito sino un largo proceso que posiblemente 
requirió uno o dos mil millones de años, hasta que los organis-
mos vivos precelulares aparecieron por primera vez. 

Subsección 2: FINALIDAD Y EVOLUCIÓN.

“La Naturaleza no se propone fin alguno con respecto a un 
ser privilegiado: ¡es, en sí y por sí misma, fin, creación y per-
fección! ” Büchner (1855)

                                                          
93Entidades inferiores a la célula que se encuentran entre los seres vivos y las 

moléculas no vivientes. Lo más que conocemos de ellos es que son parásitos, 
es decir, incapaces de multiplicarse por sí mismos fuera de las células vivas. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

232

Se dice que algo está sometido a finalidad o causas finales 
cuando el fin es dado a priori y todo se organiza en él para su 
realización. El fin es algo por lo cual aquello se hace. Si hay 
finalidad, todo agente opera por un fin. La finalidad hace que 
las causas eficientes y las causas materiales operen con el efecto 
o fin; la causa final es la anticipación del fin en la inteligibilidad 
de las causas potenciales (materiales) y eficientes. 

Las ciencias físicas han abandonado la idea aristotélica de 
causas finales (Aristóteles, “Física”) desde la época de Galileo. 
En biología, sin embargo, persistió durante más tiempo la teleo-
logía, es decir, la visión según la cual existen fines en la natura-
leza. De la evolución de las especies, algunos autores han creído 
ver un indicio de un propósito que guía el proceso hacia un fin. 
Antes de Darwin, las ideas de una fuerza teleológica que impul-
saba la evolución eran propugnadas por Lamarck en 1809 y, 
aún después de Darwin, hubo un surgimiento de los neolamarc-
kistas94  en torno a 1890, pero quedando al margen de la cien-
cia.

Esta teoría lamarckista, y cualquiera que apunte a la finali-
dad dentro del contexto evolutivo, insiste en la inteligibilidad 
propia de cada especie de organismo viviente y sobre la unidad 
orgánica y estructural de cada individuo. Afirma que existe 
coordinación, equilibrio y armonía entre las partes funcionales e 
instrumentales de cada individuo, como en su adaptación al am-
biente y en las relaciones que entabla. Todo esto es posible gra-
cias a la finalidad que existe o a la existencia de causas finales. 
El finalismo aquí se basa en la idea de que la evolución consti-
tuye el pasaje de una estructura a otra más perfecta, que a su vez 
pasará a otra más perfecta y así hasta llegar al punto final o cau-
sa final última. La complejidad interna, el dominio y la inde-
pendencia creciente respecto al ambiente y otras características 
de los seres vivos, los hacen ontológicamente distintos. La evo-
lución, al menos en algunos pasajes cruciales—dicen los finalis-
                                                          

94En esta corriente, lo fundamental, más que la idea de finalidad, era la idea 
de que los caracteres adquiridos en vida eran heredados por el linaje. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

233

tas—implica la producción de individuos de especie superior o 
más perfecta, provenientes de individuos de especies inferiores 
o menos perfectas, de los brutos al ser racional, e incluso de 
distinto grado: vegetales-animales-hombre. 

Algunas direcciones de los filósofos contemporáneos no-
biólogos, especialmente en aquéllas que se han ocupado del 
problema de la naturaleza de los seres vivos, no han abandona-
do todavía el concepto de “fin”. Así ha ocurrido, por ejemplo, 
con Nicolai Hartmann. 

No siempre la exclusión de la teleología ha implicado el re-
duccionismo y el mecanicismo. Por ejemplo, Bergson (1907) 
rechaza el finalismo tanto como el mecanicismo, pues ambos 
son, a su entender, manifestaciones de una concepción de la 
realidad según la cual ésta se halla enteramente dada: o por el 
pasado, mecanicismo; o por el futuro, finalismo. Él ve en la vi-
da un “impulso” distinto del que mueve la materia inanimada 
(ver §3.2-Cap. 2). Ese impulso vital es la evolución, cuya cima 
es el hombre, que se rige sin causas eficientes ni finales. La 
“evolución creadora” que defiende no es sino un fruto de erro-
res y malas interpretaciones de textos científicos, que ya han 
sido denunciados por múltiples autores como Bertrand Russell 
(1946), Monod (1970) o Sokal y Bricmont (1997, cap. 11). El 
vitalismo en que se basa, diferenciador de materia viva e inerte, 
es incorrecto (ver §3.2-Cap. 2) y con ello todas las conclusiones 
que deriva. 

El pensador jesuita Pierre Teilhard de Chardin (1955, 1976) 
es finalista, al contrario que Bergson, pero en otros puntos sigue 
un postulado evolucionista similar al de Bergson, admitiendo 
además que la fuerza evolutiva opera sobre el Universo entero 
(estrellas, galaxias,...), no hay materia inerte; e interpretando la 
evolución en un contexto religioso. El proceso evolutivo es im-
pulsado por la energía espiritual contenida en todo ser, que se 
manifiesta en su nivel de conciencia y que evoluciona hacia una 
super-conciencia. Según él, hay dos tipos de energía: la conven-
cional y la asociada al grado de conciencia, y esta última se in-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

234

tensifica con la evolución. El punto de convergencia evolutivo, 
llamado “punto Omega”, se identifica con el Cristo de la reve-
lación. Esto se sale, por supuesto, del postulado de objetividad, 
y está lejísimos de ser ciencia. Está bien, sin embargo, para 
quien quiera perder el tiempo intentando compatibilizar fe y 
ciencia. ¿Punto Omega? Pues sí, hombre, y el alfabeto griego 
completo si se quiere. 

Estas hipótesis finalistas se desmarcan de la interpretación 
científica que comparten los biólogos en la actualidad ante las 
evidencias empíricas y de las propias conclusiones que quiso 
soslayar Darwin. El finalismo no responde al problema de cómo 
o del mecanismo intrínseco del hecho de la evolución y por tan-
to es una teoría incompleta. P. W. Atkins (1995) manifiesta que 
el reduccionismo científico ha sido varias veces “contaminado” 
de la idea de propósito de modo innecesario y la selección natu-
ral es un caso común. Bien al contrario de lo propuesto por los 
finalistas, no cabe sino extraer como conclusión que la evolu-
ción supone la apoteosis del reduccionismo porque explica me-
cánicamente la existencia de la diversidad de los seres vivos sin 
recurrir a la teleología. El gran logro de Darwin fue demostrar 
que es posible explicar teleología aparente en términos no teleo-
lógicos o términos causales corrientes. La vida no es direccio-
nal, no estaba encaminada de antemano. El ser humano no es la 
cúspide de la evolución sino un acontecer biológico más dentro 
de la gran variedad de especies existente. Si el hombre ha llega-
do a ser lo que es se debe a una concatenación de casualidades, 
como por ejemplo la extinción fortuita de los dinosaurios, sin la 
cual los seres humanos no ocuparíamos el lugar que ocupamos. 
La vida es así pero nada indica que no pudiera ser de otra for-
ma.

Las argumentaciones en torno al grado creciente de perfec-
ción de los seres vivos en la escala evolutiva, que según algunos 
autores no puede surgir de una concepción mecánica reduccio-
nista, son igualmente refutables. No puede explicarse la evolu-
ción bajo su aspecto de producción de entes cada vez más “per-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

235

fectos”. Lo que sí es analizable es el grado de complejidad de la 
vida y su aumento a lo largo de la historia de la evolución. A 
este respecto, cabría mencionar los trabajos de Prigogine 
(1978), Prigogine et al. (1979), Prigogine y Stengers (1984) 
sobre la creación de orden y complejidad en sistemas inestables. 
En contra de lo que puede parecer según el segundo principio 
de la termodinámica, la creación de complejidad y orden cre-
ciente es esperable en sistemas en no-equilibrio. Las fluctuacio-
nes alejadas del equilibrio se comportan como atractores de 
energía y entropía en una inestabilidad creciente. Uno de esos 
procesos sería la evolución física, biológica y social sobre la 
superficie terrestre, según Prigogine. Pero no debe confundirse 
esta aceleración de los sistemas hacia un ciego crecimiento de la 
complejidad con una deriva hacia fines prefijados. 

Sección 2: AZAR Y EVOLUCIÓN.

Negar la teleología supone dar al determinismo un carácter 
puramente mecánico, y al indeterminismo un carácter ciego. 
Con “ciego” quiero designar aquello que no ve su camino, que 
avanza sin saber a dónde se dirige. Si sostenemos que la mecá-
nica cuántica en su intepretación ordinaria es correcta podemos 
decir algo nuevo en la biología: podemos, al menos, decir que 
hay un “azar” propiamente dicho interviniendo en los sistemas 
biológicos.

Hasta el momento de la aparición de la nueva mecánica on-
dulatoria, e incluso hasta los tiempos actuales en algunos casos, 
los biólogos habían hablado de un azar sin detenerse mucho a 
analizar sus causas. El desarrollo del proceso evolutivo que dio 
lugar entre otras muchas especies al ser humano no pudo res-
ponder a un plan. Así lo creen las máximas autoridades del tema 
en cuestión. A esa conclusión han llegado conjuntamente pa-
leontólogos, zoólogos, ecólogos, genetistas,... Ante esta pre-
ponderancia que juega el papel del azar en el conocimiento 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

236

científico, el paleontólogo Stephen Jay Gould ha llegado a ex-
presar:

“La senda de la vida es errática.” (Gould, “Eight little pig-
gies...”)

“Hasta el momento actual, es algo que nunca se había teni-
do en consideración porque se equiparaba evolución con pro-
greso. Es como si nos hubiéramos puesto una camisa de fuerza 
espiritual.” (Weiner 1996) 

El desarrollo de la vida inteligente es un puro accidente en la 
historia de la evolución, según Gould (1989), tan impredecible 
como el desarrollo de cualquier especie. No hay tendencias en 
la evolución de ningún tipo. 

A principios de siglo, H. de Vries propuso que la causa de 
las variaciones entre las distintas especies reside en las muta-
ciones95 cuando se transmite la información genética, y es en 
ellas donde reside el elemento de azar. Las mutaciones podrían 
darse por colisiones con el material genético en el momento de 
ser copiado de algún tipo de radiación externa96. Esa radiación, 
al no tener ninguna relación con el ser vivo, al no tener un vín-
culo causal directo con el acontecer del ser vivo como ser sepa-
rado, pudo ser llamada azarosa con respecto a éste. No sólo las 
mutaciones están presentes como fuentes de variación. Hoy en 
día se sabe que pueden haber otras causas igualmente azarosas 
(Devillers y Chaline 1989): la transposición de fragmentos de 
genes, redistribución de genes en cromosomas, la intervención 
de los virus, etc. Intuitivamente uno percibe que en todos los 

                                                          
95Una mutación consiste en la sustitución de una letra del código genético en 

el ADN por otra durante el proceso de duplicación de la doble hélice. 
96Hablar de radiación externa supone hablar de un bombardeo de partículas, 

electrones, partículas α o más pesadas; o radiación electromagnética de altas 
energías como pueden ser los rayos X o rayos γ. La procedencia de esta radia-
ción es totalmente ajena al ser vivo: procede del espacio exterior a la Tierra o 
de los propios procesos radiactivos que pueden ser generados por desintegra-
ciones de material de nuestro planeta; aparte, claro está, la radiación que po-
damos nosotros generar artificialmente. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

237

casos hay elementos ajenos al control del sistema biológico, en 
ese sentido ha pervivido una idea de un “azar ontológico” en la 
evolución.

Estudios de T. Morgan, H. J. Müller y colaboradores en los 
años 30 y 40 del s. XX, realizados en ejemplares de moscas de 
la fruta, llegaron a concluir que las mutaciones de los genes, 
junto con la recombinación de los mismos, producen variacio-
nes en los rasgos de las nuevas generaciones. Trabajos de físi-
cos y biólogos, como Jordan o Timoféeff-Resovsky (1937), 
atribuyeron una naturaleza de saltos cuánticos a esas mutacio-
nes. Mutaciones controladas bajo radiaciones de rayos X o ra-
yos γ daban lugar a aumentos en las mutaciones en dependencia 
con la intensidad de esas radiaciones, su frecuencia y la tempe-
ratura. El modelo cuántico se adaptaba perfectamente a la hora 
de ofrecer una explicación a las relaciones observadas. Enton-
ces sí se pudo hablar de un azar en el proceso evolutivo con ca-
rácter de “azar natural”. Darwin estaba en un error al considerar 
las variaciones continuas en el mecanismo de selección natural. 
Los principios de la mecánica cuántica fueron capaces de de-
mostrar el origen no continuo de esas variaciones aunque esto 
no afecta al contenido principal de la teoría darwiniana. 

Desde un enfoque menos técnico y más preocupado por los 
aspectos filosóficos, hay, sin embargo, que decir que ese azar 
no es sino un azar ciego, al estilo del que menciona Monod:

“El puro azar, el único azar, libertad absoluta pero ciega, 
en la raíz misma del prodigioso edificio de la evolución: esta 
noción central de la biología moderna no es ya hoy en día una 
hipótesis, entre otras posibles o al menos concebibles. Es la 
sola concebible, como única compatible con los hechos de ob-
servación y experiencia. Y nada permite suponer (o esperar) 
que nuestras concepciones sobre este punto deberán o incluso 
podrán ser revisadas. 

Esta noción es, también, de todas las de todas las ciencias, 
la más destructiva de todo antropocentrismo, la más inacepta-
ble intuitivamente para los seres intensamente teleonómicos 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

238

que somos nosotros. Es pues la noción, o más bien el espectro, 
que debe a toda costa exorcizar todas las ideologías vitalistas y 
animistas.” (Monod 1970, cap. 6)

El gen egoísta97 (Dawkins 1995) no contempla en nada las 
posibilidades inmateriales, no va a dejar que se le escape un 
alma para danzar su propio ritmo. Se percibe aquí el mismo 
aroma fatalista que auguraba en otros capítulos, el mismo mate-
rialismo, materia ciega que camina sin saber a dónde. Tanto el 
ADN como los seres vivos desfilan empujados por un viento sin 
direcciones privilegiadas, danzan y marchan siendo sordos tanto 
al ruido como a la música. Llámesele si se quiere ceguera, que 
camina perdido, que no controla. Es una naturaleza autogober-
nable con leyes azarosas, en este caso. La naturaleza juega a los 
dados; éste es un concepto más amplio que el predicho por la 
mecánica clásica. Varía la forma de las relaciones numéricas 
simplemente. La naturaleza juega a los dados, no nosotros. 

“¿Qué son la vida y los esfuerzos de un hombre, ni de todos 
los hombres, en comparación de esa marcha eterna, inexorable, 
irresistible, medio fortuita, medio necesaria, de la Naturaleza? 
¡No es más que el juego momentáneo, efímero, de un punto que 
rueda en el mar de lo eterno y lo infinito! ”

Ludwig Büchner (1855, cap. 11)

Sección 3: INCOHERENCIA DE LA LIBERTAD MECANO-
CUÁNTICA CON LA EVOLUCIÓN.

En muchos libros de biología aparece una frase de Dobz-
hansky, biólogo cuyas ideas crearon gran impacto en el pensa-
miento de esta rama de la ciencia en la segunda mitad del siglo 
XX, que nos advierte de que no debemos olvidarnos de algo 

                                                          
97El término es de Richard Dawkins, aunque ya fue utilizado un siglo antes 

por W. Roux con su principio del “Kampfes der Teile”. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

239

muy importante. Las pocas palabras que condensan su consejo 
son:

“En biología nada tiene sentido si no se interpreta a la luz 
de la evolución.” (Dobzhansky 1937)

Si una disciplina con tantos problemas conceptuales como la 
mecánica cuántica entrase en contradicción con la teoría de la 
evolución, mucho mejor establecida, sería la primera la que lle-
vase las de perder, y más si se trata de situar al hombre en rela-
ción con el resto de la naturaleza. La biología tiene más que 
decir acerca del hombre que la física, y por lo tanto la evolu-
ción—uno de sus principales soportes—tendrá mucho más que 
decir que la mecánica ondulatoria. 

¿Cómo hacer compatible el materialismo de la evolución 
con las desviaciones subjetivistas de la mecánica cuántica? La 
formación de organismos sobre la tierra, en la rama que derivó 
en la especie humana, ha seguido las siguientes etapas: forma-
ción de nucleótidos y aminoácidos, formación de macromolécu-
las de replicación, formación de células, formación de seres vi-
vos superiores (como los mamíferos) y formación del hombre. 
Las preguntas a hacer a los libertaristas científicos son: ¿cuál es 
el paso donde se da el origen de la mente autónoma?, ¿cómo y 
cuándo, desde el punto de vista evolutivo, comienzan las fun-
ciones de onda a ser colapsadas?, ¿cómo es posible que antes 
del surgimiento de las mentes no–físicas el Universo estuviese 
en una superposición de estados y que se decantara por la crea-
ción de esas mentes sin haber agentes reductores de los paque-
tes de ondas? 

Popper (1978) enfatiza que la selección natural constituye un 
argumento fuerte para la doctrina de la interacción mutua entre 
mente y cuerpo. La selección natural, según Popper, actuaría a 
favor del surgimiento de la conciencia. En conexión con el tema 
de que la mente causa el colapso, L. Bass (1975) no encuentra 
ningún problema en decir que la mente pudo desarrollarse nor-
malmente en la evolución; señala que debió aparecer en alguna 
época de entre las últimas fases del proceso evolutivo, en un 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

240

lento proceso que llevaría unos 10 o 100 millones de años en 
aparecer claramente. H. P. Stapp (1995b) tampoco ve problema 
en manifestar que debe haber una presión evolutiva que tiende a 
crear cerebros cuya dinámica envuelve gran número de neuro-
nas en un estado coherente, actuando la presión en la elección 
de las probabilidades cuánticas posibles. 

En general, la posición de los libertaristas científicos va des-
de un precavido monismo que no se refiere a la autonomía de la 
mente, como el de físico y biólogo Delbrück (1978), hasta un 
dualismo como el de Popper o Eccles. Los dualismos explícitos, 
como el de Eccles, van aun más allá. La hipótesis del origen de 
la conciencia en Eccles (1992) se construye basándose en la 
suposición de que el mundo de la conciencia es microgranular 
con unidades llamadas “psicones” que se conectan a través de la 
física cuántica con los dendrones98 . En los mamíferos, los den-
drones habrían evolucionado hacia una integración más efectiva 
de los “inputs” sensoriales más complejos. Así, emergería la 
capacidad de los dendrones de interactuar con los psicones. Ec-
cles llega a proclamar que la mente después de ser creada por la 
naturaleza se separa de esta última y deja de evolucionar:

“...nuestro legado humano de cerebros que en promedio al-

canzan el volumen de 1400 cm3, es el fin de la historia evoluti-
va. Y en todo caso la evolución biológica ha terminado para el 
hombre debido a que el estado benéfico ha eliminado la presión 
selectiva.” (Eccles 1977) 

Sirva ya esta opinión de Eccles, que sobrepasa ampliamente 
los límites de lo que alguien puede decir para que se le conside-
re que está hablando en serio, para empezar la crítica contra 
todas estas respuestas. Ya Dimond (1977) o Mario Bunge 
(1981, cap. 7, secc. 2) criticaron estas palabras de Eccles. Bun-
ge lo acusa de basarse en los siguientes falsos supuestos: que se 
terminaron las mutaciones y recombinaciones; que la conducta 

                                                          
98Un dendrón es un paquete de unas cien dendritas apicales de las células 

piramidales que, en sus ramificaciones, reciben miles de sinapsis excitatorias. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

241

e ideación no dependen de la organización y plasticidad de las 
neuronas y no desempeñan un papel activo en la evolución; que 
los homínidos no han desarrollado nuevas capacidades ante los 
nuevos desafíos (glaciaciones, sequías); que la evolución “cul-
tural” no favorece ninguna capacidad de los individuos. Estoy 
de acuerdo con Bunge en que Eccles ha conseguido violentar 
con una sola frase la genética, la biología evolucionista, la his-
toria y la sociología. Los dualistas como Eccles yerran. La 
“mente” sí evoluciona junto con el substrato fisiológico (Bu-
llock 1958; Masterton et al., eds., 1976), eso es lo que dice la 
ciencia contemporánea. Aparte de los elementos fisiológicos, 
hay también una evolución de la sensación de autoconciencia 
condicionada por las circunstancias externas. La interacción del 
cerebro con la cultura de cada época puede desarrollar algunas 
diferencias en el modo de sentir la consciencia (Gebser 1973)99.

Subsección 1: RAZÓN EN EL CONTEXTO EVOLUTIVO

De nada sirve proclamar que la “razón” libera al hombre de 
la naturaleza. La naturaleza precede a la capacidad de raciocinio 
humano condicionándolo, surge una razón en el hombre como 
consecuencia de la adaptación al entorno y no viceversa. Las 
causas determinantes de la historia natural son: mutaciones ge-

                                                          
99Rubia (2000, secc. 1.12) argumenta que, si la cultura produce la evolución 

de la conciencia, el hombre tiene en sus manos el desarrollo de su propio ce-
rebro a través de la creación de un entorno cultural que él mismo puede diri-
gir. Esta explicación puede llevar a engaños y puede hacer pensar que hay una 
posibilidad para la defensa de la libertad (aunque esta libertad sería de la 
humanidad como un todo o de los grupos sociales en conjunto y no de los 
individuos en particular) basándose en este hecho. Realmente, no puede ser 
así. ¿Qué fue primero la cultura o la autoconciencia (el huevo o la gallina)? 
Ambos evolucionaron paralelamente pero en interacción: la cultura condicio-
na la sensación de autoconciencia, y la autoconciencia condiciona la creación 
de la cultura, pero ninguna de las dos está en manos del hombre como ser 
independiente de la naturaleza. La propia naturaleza va moldeando el curso de 
ambos: la cultura y la sensación de autoconciencia. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

242

néticas, que no obedecen a ningún proyecto preestablecido, y 
selección natural de los resultados de esas mutaciones. De don-
de se deduce que las ideas no preexisten a las cosas sino a la 
inversa; al comienzo no fue la palabra (Pacho 1995, cap. 3). De 
haber una razón en el hombre, ésta surgió ciegamente de la na-
turaleza, y es absurdo darle la vuelta a esto. Que el trasfondo 
deliberativo de nuestros actos se eleve al estatuto de causa, tal 
como Nozick (1981, p. 294) requiere de un ser libertario, es 
algo imposible dado que estas deliberaciones tienen a su vez 
una causa anterior de origen natural, biológico o evolutivo si se 
prefiere.

No existen razonamientos incondicionados. Todo razona-
miento tiene una causa psicológica por el que fue generado, y 
esa causa se origina en la naturaleza. La razón obedece a con-
veniencias humanas, y las conveniencias obedecen a la natura-
leza, a los instintos procreativos y de supervivencia con que la 
naturaleza dota a sus seres para el cumplimiento de las leyes 
selectivas. A la naturaleza sólo le importa la ley. Si la ley dice 
que cualquier especie en la actualidad existe si y sólo si ha sido 
dotada de unas características que le permitan la supervivencia 
a nivel individual y colectivo de la especie, ello será la base de 
todas sus características. La razón es sólo, desde un punto de 
vista evolutivo, un producto secundario en el hombre que le 
permite ser más hábil para su supervivencia, para cazar o reco-
ger frutos. Si la razón de un filósofo llega a la conclusión de que 
la libertad existe, por ejemplo, debemos sospechar que existen 
unos intereses ocultos, y a veces no tan ocultos, que provocaron 
su razonamiento. 

No se puede decir que la racionalidad supere las pasiones o 
que sea independiente de éstas; ésta depende de la pasión por la 
razón (Damasio 1996; López Corredoira 1997b). El neurólogo 
Antonio R. Damasio (1996) califica como “error de Descartes” 
la idea de que el bastión de la lógica no puede ser invadido por 
la emoción y el sentimiento. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

243

La evolución ha dejado bien clara la vinculación de los 
hombres con las demás especies animales. Dobzhansky (1955) 
aseguraba que el hombre “posee capacidades mentales que 
otros animales presentan, en el mejor de los casos, en formas 
muy rudimentarias”. Se sabe ya desde hace años que los monos 
antropoides pueden aprender a expresar sus pensamientos con 
ayuda de ciertos lenguajes artificiales tales como el usado por 
los sordomudos, lo cual refuerza la idea de que la inteligencia y 
otras cualidades se dan en un grado superior en el hombre en 
comparación con otros animales pero no son sino una diferencia 
continua desarrollable evolutivamente. No hay pruebas de la 
existencia de un hiato entre el hombre y animales subhumanos 
en ningún punto (Harlow 1958). Los libertaristas basados en la 
física cuántica no llegan a mostrar la diferencia entre unos seres 
vivos y otros. Pues, si el hombre tiene ese libre albedrío por 
propiedades de la mecánica cuántica, ¿por qué no iban a tenerlo 
también otros animales?, ¿y por qué no los vegetales?, ¿y por 
qué no las piedras? Dado que son incapaces de explicar el salto 
entre el hombre y el resto de la naturaleza tenemos, de nuevo, 
otro argumento contra la libertad en el marco de la ciencia con-
temporánea.

Subsección 2: LA OTRA EVOLUCIÓN: ONTOGENIA.

No se suele hablar filosóficamente de esa otra evolución que 
es el desarrollo embrionario del individuo humano desde su 
concepción (ontogenia), en vez del desarrollo de la especie 
humana en su conjunto (filogenia). Sin embargo, ésta se nos 
muestra todavía más clara y sin lugar a controversias pues la 
podemos presenciar sin recurrir a fósiles. A partir del esperma-
tozoide y el óvulo se produce el zigoto. Luego, evoluciona por 
multiplicación de esa célula inicial y especialización de cada 
célula para formar parte de distintos tejidos de los distintos ór-
ganos dependiendo de su posición entre toda la masa del indivi-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

244

duo100 . Así se genera el cuerpo humano, incluyendo el cerebro, 
que crece hasta su madurez. Una evolución estrictamente mate-
rial. ¿Puede algún subjetivista explicar en qué momento surge el 
control del espíritu sobre la materia? Probablemente respondie-
sen con una contestación ligera como la de evolución de las es-
pecies, dado que ambos planteamientos son bien similares. La 
ciencia contemporánea no puede sino negar el alma, espíritu, 
mente o como se llame, y con ello defender la materialidad de 
todo acontecer humano, es decir, su no desgajamiento de la na-
turaleza como ser independiente, es decir, la negación de la li-
bertad.

Supongamos que un libertarista cuántico se pronuncia di-
ciendo que el niño, cuando llega a la edad de tres meses tras 
haber sido dado a luz, comienza a ser consciente de lo que hay a 
su alrededor, y se convierte en un colapsador de funciones de 
onda. ¿Quiere eso decir que cuando tenía tres meses menos un 
día era un pedazo de materia sin alma y a partir de entonces, por 
surgimiento espontáneo le viene la mente? Absurdo ¿O es que 
le va viniendo la mente poco a poco? Pero tampoco esto puede 
ser porque no hay medias tintas, o el niño produce el colapso de 
la función de onda del sistema que observa o no lo produce. No 
puede ser que un día tenga un poco de capacidad de colapso y al 
día siguiente algo más. O es mente o no es mente, no hay esta-
dos intermedios—según la posición de los libertaristas en nom-
bre de la mecánica ondulatoria. Se mire como se mire, no hay 
más que incoherencias en la posición dualista emergente.

                                                          
100Como fue señalado en §3.3-Cap. 2, las células están programadas por los 

genes para tener distinto comportamiento en función de su relación con las 
células vecinas. La explicación es compleja y está relacionada con los gra-
dientes de distintos componentes químicos de las células en función de la 
posición, lo que les da distinta polaridad eléctrica y desencadena que unos u 
otros fragmentos del código genético sean leídos (Dawkins 1995, cap. 1). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

245

Subsección 3: EVOLUCIÓN DEL UNIVERSO.

En definitiva, el gran problema a que se enfrentan los subje-
tivistas cuánticos de cara a hacer compatibles sus ideas con la 
evolución es: indicar cómo y cuando aparece el control de la 
mente de los seres humanos sobre la materia. No es una pregun-
ta baladí, no es un detalle pequeño de su teoría. Lo mismo ocu-
rre en el desarrollo embrional del individuo humano hasta que 
se forma el cerebro en un estado “consciente”, no se puede dar 
una explicación del momento en que empieza el control de la 
mente sobre el cuerpo. Hablo, por supuesto, desde una perspec-
tiva excluyente de poderes místicos capaces de insertar el alma 
en los seres humanos en el momento que se les antoje. Sin em-
bargo, además de ese gran vacío conceptual sobre aspectos cru-
ciales que no encajan y sin los cuales todo se viene abajo, toda-
vía hay algo más, todavía se le puede imputar otra grave grieta 
en su sistema relacionada con la evolución: ¿qué había en el 
Universo antes de existir mentes? 

Como es señalado por Bohm y Hiley (1993), es difícil creer 
que la evolución del Universo antes de la aparición de los seres 
humanos dependiese de la mente humana. O, aunque otros ani-
males tuviesen también potencia de colapsar la función de onda, 
tendríamos el mismo problema antes de la aparición de los pri-
meros animales. Antes de la aparición de la conciencia no 
habría colapso de la función de onda, los estados aparecerían 
superpuestos y la aparición de los seres humanos y otros anima-
les conscientes no se daría en ningún momento definido. No 
podemos decir en qué momento la mente comienza a observar 
el Universo. 

El absurdo a que llegamos revela la falsedad del montaje li-
bertarista cuántico. Resulta que el Universo nunca nació porque 
nadie lo observaba, las galaxias nunca se formaron porque nadie 
las observaba, el sistema solar nunca se formó ni el planeta Tie-
rra; nada de esto llegó a formarse porque todo permaneció en el 
Universo inobservado, estando por lo tanto en un estado de su-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

246

perposición de estados. Suponiendo que los primeros seres 
conscientes fueron los seres humanos, tampoco la vida surgió 
en la tierra, ni se produjo la evolución de las especies, ni se ex-
tinguieron los dinosaurios, ni nosotros mismos hemos aparecido 
sobre la Tierra alguna vez. Nada de eso sucedió, el Universo 
permaneció siendo una incógnita porque no hubo observadores 
que lo colapsasen. Sin embargo, nosotros estamos aquí y todo 
lo que mencioné antes sí se produjo. 

Sólo hay una respuesta defensiva a esta paradoja que permita 
seguir hablando del papel primordial del observador, una res-
puesta que les llevará a cogerse los dedos en su propia trampa 
pues lleva a nuevas inconsistencias. Se suele responder procla-
mando la existencia de una mente anterior a la existencia del 
hombre, una Mente universal omnipresente en toda la naturale-
za (ver §4-Cap. 6). No se le llama Dios, pero podría hacerse del 
mismo modo que se confunden la mente y el alma. Esa Mente 
sería el Observador que colapsase las funciones de onda. La 
naturaleza no se concibe de modo separado al de esa Mente que 
la observa, necesita de ella para que se produzcan fenómenos 
realmente en la misma, para que se produzcan observables a los 
que nosotros tenemos acceso a través de fósiles y otros registros 
observacionales. La naturaleza tiene Mente y no se concibe sin 
Ella; pero esa Mente no es nada más que eso: un Ente que ob-
serva, algo ligado a toda manera de existencia. Algo existe y se 
realiza como fenómeno porque ese algo es observado, y aquello 
que lo observa es parte de la naturaleza. 

La naturaleza entonces no necesita de observadores humanos 
u otras conciencias porque posee un Observador Supremo in-
herente a ella misma. He aquí la contradicción. Si no hacen falta 
observadores humanos, entonces el papel de éstos sobra y se 
viene abajo toda la teoría de la subjetividad. Por decirlo de otra 
forma, si ya existe un Observador en la naturaleza que colapse 
las funciones de onda, si ya la materia puede crear colapso de 
sus funciones de onda por sí misma independientemente de la 
mente del hombre, entonces no hay poder de intervención hu-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

247

mano. En un panteísmo donde Dios es el Universo mismo, se 
relegaría nuevamente nuestro estado a no-libres, pues es la natu-
raleza la que gobierna nuestros átomos. Sería un monismo simi-
lar al spinozista. Aun si admitimos la naturaleza del Observador 
como algo claramente diferenciado de la naturaleza (como el 
Dios cristiano), no tendríamos monismo pero sí se negaría la 
libertad igualmente, pues es este Dios quien juega a los dados 
con todos los átomos del Universo incluidos nuestros cuerpos. 

A partir de aquí puede seguir enraizándose una mitología 
más compleja para conseguir salvar la libertad del hombre. Por 
ejemplo, se podría argüir que la Mente deja de observar en el 
mismo instante en que aparecen los primeros seres humanos. 
¿Hemos matado esa Mente Universal con nuestra aparición so-
bre la Tierra? Como la desaparición súbita de la Mente no pue-
de justificarse, podría complicarse la argumentación diciendo 
que la Mente y nuestras mentes son la misma cosa, que la Men-
te Universal se manifiesta a través de los seres humanos o cual-
quiera que posea conciencia. De aquí al budismo no queda na-
da, y de hecho muchas veces se ha mostrado la mecánica 
cuántica como descubridora de los misterios de mitologías 
orientales (Capra 1975; Kafatos y Nadeau 1990; Bohm 1981). 
Sin embargo, como es bien sabido, la palabra “libertad” para los 
orientales no tiene ningún sentido (Gusdorf 1962; Vallejo Arbe-
láez 1980b, cap. 4, secc. 1) porque no tiene cabida en su cos-
movisión. Para los orientales, hombre y Naturaleza forman un 
solo conjunto y, siendo así, no puede el hombre ser origen de 
sus actos sino que aquellos provienen de una naturaleza con la 
que se encuentra fundido. Si la mecánica cuántica fuera a deri-
var en una interpretación panteísta, no tendría sitio para la liber-
tad.

Se mire como se mire, no es posible salvar la libertad y man-
tener al mismo tiempo como ciertos los conocimientos de la 
biología evolutiva, a no ser que se idee una mitología expresa-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

248

mente creada para salvar la libertad del hombre101 , pero de la 
que no habrá ninguna base racional y sí buenas dosis de imagi-
nación empeñadas en mantener lo que tan claro se manifiesta 
como inexistente. 

                                                          
101Se me ocurre un ejemplo de fábula que salve la libertad. La Mente Padre, 

cansada de colapsar la materia, creó a los seres humanos y les dijo: “Hijos 
míos, a partir de ahora vosotros colapsaréis el mundo; yo os doy la libertad”. 
Entonces, los hombres se pusieron a pensar y la Mente se retiró a echar un 
sueñecillo.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

249

Capítulo X: CONCLUSIONES SOBRE EL LIBRE 
ALBEDRÍO Y CONSECUENCIAS 

Sección 1: CONCLUSIONES.

A continuación, doy una lista de las principales conclusiones 
de este libro, muy brevemente y sin detallar los contenidos, da-
do que ya han sido expuestos en los capítulos precedentes:

La mayor parte de las discusiones acerca del tema de la “li-
bertad” se derivan de disensos acerca del significado del voca-
blo.

El concepto de libertad sobre el que merece la pena discutir, 
por tener algún contenido metafísico no trivial, es el de la auto-
nomía del hombre con respecto a las leyes de la naturaleza en el 
origen de sus voliciones.

Las posiciones de antirreduccionismo ontológico son meras 
opiniones al margen de la ciencia y de las actuales evidencias 
empíricas.

El dualismo, explícito u oculto, es el único marco en donde 
poder defender el libre albedrío. 

El indeterminismo es condición necesaria pero no suficiente 
para que sea posible el libre albedrío. No es lo mismo esponta-
neidad que azar. 

Lo contrario de libre albedrío no es el determinismo sino el 
materialismo.

La descripción del mundo derivada de la física clásica es de-
terminista.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

250

La descripción del mundo derivada de la física cuántica no 
tiene una interpretación única, pero el indeterminismo se consi-
dera difícilmente rebatible. 

Los mecanismos de ampliación del indeterminismo desde 
niveles microscópicos hasta niveles macroscópicos pueden de-
rivar, desde el punto de vista científico reduccionista y materia-
lista, en una conducta humana con ausencia de determinación. 

El papel dualista de la mente en la mecánica cuántica nece-
sario para que de ella se derive el libre albedrío entra en contra-
dicción con muchos hechos experimentales de la neurología. 

Desde el punto de vista de la evolución de las especies, se 
hace a todo punto imposible conjeturar una teoría no materialis-
ta para la creación de las mentes que los libertaristas cuánticos 
proclaman como realidad. 

La posición de las ciencias naturales frente al tema del libre 
albedrío sigue siendo en nuestros días parecida a la de los tiem-
pos del materialismo francés, salvo en posturas fuera de contex-
to que utilizan los términos científicos para referirse a especula-
ciones diversas sin que ello tenga el menor apoyo en términos 
objetivos.

Sección 2: ¿NO ES POSIBLE AFIRMAR LA EXISTENCIA 
DE ALGÚN OTRO TIPO DE LIBERTAD QUE SEA MENOS 
ESTRICTO?

En numerosas charlas mantenidas con otras personas acerca 
del contenido de este libro me ha sido preguntado lo siguiente: 
¿No es posible afirmar la existencia de algún tipo de libertad 
que sea menos estricto? Repetidas veces he escuchado opinio-
nes que, condensadas en un solo discurso, vienen a querer decir 
algo como (a continuación piedras contra mi propio tejado):

“Bien, estoy de acuerdo, una libertad tal como la que tú pro-
pones no puede sostenerse. Pero eso es porque has sido muy 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

251

estricto exigiéndole condiciones a los seres que se pretendan 
llamar libres. Probablemente seamos, como dices, parte insepa-
rable de la naturaleza. Probablemente el origen de todos nues-
tros movimientos, pensamientos, sentimientos, etc. se halle en 
causas que nada tienen que ver con un alma o mente autónoma. 
Sin embargo, sí somos libres en un sentido menos restrictivo y 
sobre el que se puede edificar el concepto de persona: somos 
conscientes, reflexionamos, razonamos. No es lo mismo una 
persona que no sabe lo que hace que aquella que sí lo sabe. 

Las experiencias que nos influyen provienen de nuestro ex-
terior, pero al llegar a nuestro cerebro y plasmarse en nuestra 
memoria se hacen parte de nosotros mismos. La personalidad se 
edifica de este modo y, una vez está formada, podemos hablar 
de “nuestra” identidad. Somos animales, sí, pero animales evo-
lutivamente superiores, dotados de una memoria no sólo fisio-
lógica sino psicológica; dotados de una conciencia que nos 
permite conocer y reflexionar sobre los contenidos que tenemos 
en memoria, lo cual nos hace autoconscientes. Somos parte de 
la naturaleza y de la sociedad, sí, pero al mismo tiempo somos 
nosotros mismos y podemos concebirnos como seres individua-
les. Individualmente no quiere decir al margen de la naturaleza, 
ni siquiera al margen de los contenidos psicológicos que con-
forman nuestra personalidad. Individualmente es lo opuesto a 
colectivamente y no es tan difícil entender lo que con ello quie-
ro decir: cada espécimen humano es capaz de adaptarse de for-
ma individual a las circunstancias que le vienen dadas tanto del 
exterior (del colectivo a que pertenece) como de su interior (re-
cuerdos, conocimientos adquiridos, experiencias pasadas). Estos 
seres individuales son conscientes, eligen, actúan según lo que 
deciden, y esa decisión derivada de nuestras creencias, deseos,... 
puede llamarse nuestra, porque pertenece al ámbito de lo que 
nos caracteriza como seres vivos, como personas. 

No es lo mismo un ser que no piensa que un ser que piensa. 
Nosotros pensamos, cuando estamos sobrios, despiertos y en 
nuestro sano juicio, y eso nos da una ventaja. Somos inteligen-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

252

tes, y gracias a esa inteligencia sabemos lo que nos conviene. 
No obedecemos a actos reflejos que se ejecutan sin más, como 
cuando alguien nos golpea la rodilla. Pensamos si queremos 
hacer algo, y luego, si nada nos lo impide, lo ejecutamos. Esto 
es libertad. 

Los seres humanos somos capaces de prever situaciones y 
actuar en consecuencia siguiendo no sólo pautas de comporta-
miento universales, sino personales; que no sólo actuamos au-
tomáticamente sobre la base de un programa predeterminado 
biológica o socialmente, sino que somos capaces de utilizar 
nuestros conocimientos de forma personalizada. Parece claro 
que aun así no sería lícito hablar de superorígenes ya que esos 
conocimientos tienen en la gran mayoría de los casos un origen 
externo a nosotros, pero sí que se puede hablar de orígenes en 
cuanto nos apoderamos de él y lo utilizamos para lograr nues-
tros fines y objetivos personales. Esto es, ni más ni menos, lo 
que hace que dentro de la universalidad funcional de nuestros 
organismos exista una variedad tan rica: no somos robots pre-
programados desde nuestro nacimiento, tampoco somos anima-
les encadenados al presente que reaccionan a estímulos exter-
nos, o internos, según unas pautas de comportamiento estandari-
zadas. Somos libres.”

Cuando alguien expresa su opinión de este modo tras haber 
escuchado o leído todo lo que está contenido en estas páginas, 
me percato de cuán consistente es la visión del hombre no libre 
y cuán falaz es creer que la razón humana es incondicionada y 
libre de moverse en cualquier terreno. Las personas, incluido el 
autor de esta obra, están tan inmiscuidas en lo que mal llaman 
“sus propios pensamientos” que no pueden pensar libremente. 
Supongo que yo haría o hago lo mismo ante posiciones contra-
rias a las mal llamadas “mis ideas”102 . De otro modo, no es po-

                                                          
102El que todos seamos tozudos en la defensa de nuestras propias ideas, en 

distintos bandos, desoyendo las de los demás, no nos da a todos la misma 
certeza en lo que postulamos. Uno no puede “elegir” las buenas ideas. Sólo 
unos pocos “elegidos por el destino” tienen la razón y los demás se equivocan. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

253

sible que alguien que leyese atentamente lo que he escrito y si-
guiese los razonamientos expuestos volviese a caminar sobre la 
misma senda tantas veces trillada. 

Expondré una vez más, y muy en breve, las razones por las 
que creo que el discurso anterior es digno de ser olvidado o ar-
chivado dentro de la larga historia de las ideas erróneas:

La conciencia es una ilusión (ver §4-Cap. 8). Nos parece 
sentirla pero los sentidos nos engañan. No existe, no tiene reali-
dad ontológica, o al menos no tenemos ninguna certeza de que 
exista y sí muchas razones para pensar que no existe. Y no es 
lícito fundamentar una discusión que hable de cómo son las co-
sas realmente en algo que no existe o de lo que no estamos se-
guro que exista.

Razón, inteligencia, etc. no existen con independencia de la 
naturaleza. La naturaleza es anterior a éstas y éstas no pueden 
modificar la naturaleza que las antecede (ver §4-Cap. 8, §3-Cap. 
9). Ni los razonamientos humanos son libres, ni la inteligencia 
es suficiente para burlar los planes103  de la naturaleza para con 
nosotros.

La libertad referida en el anterior discurso es una “libertad 
de hacer” (ver §2.2-Cap. 1). Quien pretenda quedarse en una 
visión superficial, ingenua, quien pretenda ver las “apariencias”, 
                                                                                                                  
En analogía a la doctrina de Calvino (Harkness 1931), podríamos decir que el 
camino de nuestra vida consiste en saber si nosotros estamos entre los elegi-
dos, pero no podemos hacer nada para cambiarnos de bando. Quienes estén 
equivocados serán condenados para la eternidad a las tinieblas de la ignoran-
cia, y quienes estén en lo cierto verán la luz de la verdad. 

103Cuando me refiero a la naturaleza como un ente, como una identidad que 
ejerce acciones, y que tiene unos fines, no me estoy refiriendo a una hipotética 
libertad de la naturaleza. No es ése el tema aquí. No es correcto decir que “la 
naturaleza hace...”, o “la naturaleza planea”, etc. Sin embargo uso estas expre-
siones a falta de otras mejores porque nuestro lenguaje es pobre en el aspecto 
de querer referirse a hechos donde no hay un sujeto de la acción, y sería muy 
complejo gramaticalmente intentar expresarlo de otro modo. Pienso, no obs-
tante, que la intención de lo que se dice es suficientemente clara con la actual 
expresión y que una nota a pie de página como la presente es suficiente para 
aclarar posibles malos entendidos. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

254

que se dé por satisfecho con esa “medio verdad-medio mentira” 
encontrada. Ahora bien, quien pretenda aproximarse a la verdad 
lo máximo que puede alcanzar el intelecto humano actualmente, 
quien quiera comprender los mecanismos ocultos que se hallan 
tras las apariencias, quien conciba la filosofía como una profun-
dización exhaustiva de las cosas y crea que el término “profun-
didad” se refiere a la “profundidad del contenido de lo que se 
habla” más que a la creación de construcciones lingüísticas 
complejas, entonces verá que el problema por el que merece la 
pena preocuparse es el de la “libertad de querer”. Hay quien 
piensa que los Reyes Magos de Oriente traen juguetes a los ni-
ños, y se queda con esa “medio verdad-medio mentira”, que no 
es una verdad completa hasta que no se tenga claro que son los 
padres de los niños los que traen los juguetes haciéndose pasar 
por los Reyes Magos. Del mismo modo, hay quien piensa que la 
autoconciencia nos trae el regalo de la elección libre, pero no es 
cierto del todo; realmente, es la naturaleza que se ha disfrazado 
de autoconciencia la que está eligiendo. Los regalos se pueden 
disfrutar igualmente, provengan de donde provengan, pero en el 
segundo caso nos convertimos en adultos que han superado vie-
jos residuos mitológicos. 

Es admirable la posición spinozista por la cual, aun abusan-
do de la terminología, declara que la mayor libertad del hombre 
se halla en su búsqueda infatigable de la verdad, en el recono-
cimiento de la necesidad. Y es deplorable que alguien pretenda 
llamarse amante de la sabiduría cuando crea que la mayor liber-
tad se halle en la ignorancia de las causas. 

“...los hombres creen ser libres sólo a causa de que son 
conscientes de sus acciones, e ignorantes de las causas que las 
determinan, y, además, porque las decisiones del alma no son 
otra cosa que los apetitos mismos, y varían según la diversa 
disposición del cuerpo, pues cada cual se comporta según su 
afecto.(...) quienes creen que hablan, o callan, o hacen cual-
quier cosa, por libre decisión del alma, sueñan con los ojos 
abiertos.” Spinoza (1677, parte III, prop. II, escolio)



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

255

Soñadores con los ojos abiertos también son admirables, pe-
ro sólo cuando de poetas o artistas se trata. La libertad, como 
decía Schiller, sólo existe en la tierra de los sueños, y es magní-
fico poder soñar, pero lejos de la filosofía que busque la verdad. 

Cuando Kant decía que “la cuestión de saber si la libertad 
es posible se confunde tal vez con la de saber si el hombre es 
una verdadera persona,” (Kant 1926, refl. 4255) refiriéndose a 
“la libertad de querer”, y no a la mera “libertad de hacer”, creo 
que no lo hacía en vano, aspiraba a dotar de un algo trascenden-
tal al hombre. Todavía se utiliza el término “persona” con cierta 
resonancia de estas trascendencias, pero no debe olvidarse que, 
hasta donde sabemos, persona sólo puede significar individuo 
perteneciente a la civilización humana104 ya que la libertad de 
querer es una quimera. 

                                                          
104Gustavo Bueno (1996) edifica el concepto de “persona” como individuo 

que pertenece al mundo civilizado, a una cultura, y por tanto posee unos valo-
res morales, éticos y jurídicos. “Persona” se diferencia de “hombre” por el 
ámbito cultural al que se circunscribe, ausente en el salvaje o en el hombre 
primitivo. De este modo, construye la idea de persona a partir del “deber ser”, 
no del “ser”. El “ser” de la persona es su “deber ser”. No se introduce primero 
a una persona individual para después dotarla de derechos y deberes–dice 
Bueno–sino que al dotar al sujeto de derechos y deberes es como se constituye 
persona. También Fernando Molina (2002, parte 2, III, C.3) busca una solu-
ción ecléctica para solventar el problema de la responsabilidad jurídica sin 
libre albedrío apelando a la idea de “persona” en estado consciente. Para los 
que somos algo más naturalistas que el materialismo degenerado y dialéctico 
del filósofo profesional Gustavo Bueno, todo esto del “deber ser” y la cons-
trucción de la persona suena más bien a filosofía doméstica y cercana a lo 
políticamente correcto. Del penalista Molina se entiende también su docilidad 
desde una facultad de derecho; bastante hace con atreverse a negar el libre 
albedrío en su magnífica obra. La realidad natural y salvaje es que el hombre 
es un animal vestido de ropa, y el término “persona” sólo es una vaga manera 
de referirse a los pocos individuos con grandes cualidades propiamente huma-
nas en un mundo en el que cada vez hay más gente y menos personas. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

256

Sección 3: ¿ES ÉSTE UN GRAN TRABAJO DE 
FILOSOFÍA?

La verdad aquí expuesta—la negación del libre albedrío—
puede parecer algo no “importante”. Se puede poner en duda 
que este trabajo aporte algo relevante y, de hecho, esta opinión 
me ha sido indicada en diversos comentarios. Se critica que esté 
dando una visión sesgada del hombre, que se fija mucho en el 
aspecto homogeneizador de la naturaleza—que hace al hombre 
semejante al resto de las cosas existentes—y no se fija en los 
detalles que lo hacen peculiar. Las llamadas “humanidades”, 
que se refieren al acontecer del hombre en cuanto a hombre más 
que a ser natural, pretenden proclamarse a sí mismas como la 
sabiduría que conlleva una cultura. Que el hombre sea un frag-
mento de naturaleza no quita que sea hombre, y todo lo grande 
que hay en él. Y como no “profundiza” en aquellos aspectos 
que realmente son relevantes en el ser humano, no nos está dan-
do una gran sabiduría de las cosas, no es por tanto un gran tra-
bajo de filosofía. Con este tipo de críticas, estoy de acuerdo en 
parte y en desacuerdo en parte.

No me parece correcta la reducción de la argumentación co-
ntra el libre albedrío a una mera cuestión secundaria. El libre 
albedrío no es una cuestión académica cualesquiera. Es la base 
sobre la que se sustentan todas las demás características del ser 
humano. Es la base que nos permite comprender nuestra fun-
ción en el cosmos. Es incluso la base que permite entender los 
aspectos “humanísticos” del hombre. Los aspectos revelados 
por el psicoanálisis muestran una clara relación de la naturaleza 
con el hombre; los principios de realidad y de placer bajo los 
que se esconde una naturaleza que dota a sus seres de instinto 
de supervivencia como individuos y como especie respectiva-
mente, son ejemplos de cuán importante es entender la naturale-
za para entender al hombre. La negación del libre albedrío dice 
que la voluntad del hombre es la voluntad de la naturaleza, y 
esto convierte cualquier relato sobre las magnificencias de la 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

257

voluntad del hombre y de las sociedades en una mera historieta 
cuando no se profundiza en una comprensión de lo que la natu-
raleza quiere. 

Sin embargo, debo admitir que el presente no es un gran tra-
bajo de filosofía, es más bien un trabajo menor. Y afirmo esto 
por dos razones:

1. En primer lugar, porque todo lo que dice, que realmente 
es importante, no aporta en lo esencial nada nuevo a lo que ya 
se conocía hace dos mil quinientos años, a lo que ya conocían 
los grandes pensadores materialistas de la Grecia clásica. Aun-
que no es trivial la argumentación contra el libre albedrío (al 
contrario de lo que ocurre, por ejemplo, en una argumentación a 
favor de la libertad de hacer), no supone una nueva puerta a la 
sabiduría. Ni siquiera el enfoque es novedoso. Únicamente me 
limito a recoger terminología de las ciencias contemporáneas 
para incorporarla a un mensaje ya bien trillado a lo largo de la 
historia de la filosofía. Leyendo a Hobbes o a Spinoza se puede 
aprender más acerca del ser humano que en este trabajo, que no 
es sino un fruto pequeño del gran árbol levantado por otros pen-
sadores anteriores a mí. 

2. A pesar de que este trabajo toca multitud de temas, toda-
vía se queda corto para dar una visión amplia de la vida y el 
mundo. Los grandes trabajos dedicados a la sabiduría son aque-
llos que, sin detenerse en los pequeños detalles, pregonan un 
modo de entender el mundo y vivir en él. Este trabajo puede ser 
la base de una gran obra de filosofía, pero, por ahora no ha lle-
gado a ser más que una indicación de la dirección por donde 
puede encontrarse el buen camino. Ni siquiera es la base tam-
poco, es un apunte de algo a tener en cuenta en la construcción 
de una base. Claro que hay en el hombre, en algunos hombres al 
menos, algo más allá de todo lo que he escrito en este libro, pe-
ro ello no es la libertad precisamente. Desvelarnos qué eleva al 
espíritu humano por encima de la tierra en la que se arrastra es 
una misión que se escapa a las intenciones de este trabajo. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

258

Y conociendo como conozco que éste no es un gran trabajo 
de filosofía, ¿por qué no he pretendido algo mejor? La respuesta 
a los dos puntos anteriores es:

1. He abordado un tema que no supone demasiada origina-
lidad y que nada aporta de nuevo a la sabiduría de la humanidad 
porque creí conveniente refrescar la memoria de los muchos 
que han olvidado las sabias enseñanzas de maestros del pasado. 
Como la sabiduría de un pueblo no siempre va en aumento, sino 
que a veces toma grandes retrocesos, conviene que se retomen 
cuestiones importantes con cierta frecuencia. Ante la insistencia 
de muchos en construir torres de palabras sin suelo que las sus-
tente, ante estas oleadas de misticismo que todavía no fueron 
erradicadas del todo desde que los griegos comenzaran a “hacer 
filosofía” como alternativa a las religiones, he creído conve-
niente hacer un repaso a temas que, sin ser nuevos, nunca han 
de pasar de moda para quien persiga la verdad. “La verdad goza 
de imprescriptibles derechos, y como siempre es tiempo de des-
cubrirla, no está nunca fuera de razón el defenderla.” (Voltai-
re)

2. La censura, la lucha contra una buena parte de una socie-
dad a contracorriente (académicos, periodistas, editores, lecto-
res, etc. que no quieren oír hablar de la verdad) se opone a la 
libertad creadora (libertad de hacer, no de querer) necesaria para 
la labor. Ya bastantes problemas he tenido para dar a luz el pre-
sente trabajo105, y eso que no digo gran cosa, como para tratar 
                                                          

105A lo largo de la creación de esta obra he ido encontrando multitud de obs-
táculos que me impedían la expresión libre de lo que a mí me parecía tan cla-
ro. De hecho, para poder expresar los contenidos de esta obra he tenido que 
enfrentarme con varios académicos de varios departamentos de filosofía, don-
de cualquier brote de originalidad o intento de decir algo en contra de sus 
pobres enseñanzas (constructivismos, relativismos, mentalismos, postmoder-
nismos, materialismos degenerados y otros “-ismos” que tanto gustan allí) 
halla numerosísimas barreras. Simplemente te contestan algo como: no estoy 
de acuerdo, o no me lo creo, o no me citas a mí, o el reduccionismo no es 
posible porque ya lo dijo fulanito. Esto es también una consecuencia de la 
ausencia de libre albedrío en el hombre. La naturaleza impulsa a los seres 
humanos a buscar el status socioeconómico, a conseguir un puesto y proteger-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

259

de acometer un trabajo propio de un sabio. Tampoco el autor de 
este libro se siente todavía preparado para ello. Contentémonos 
pues con este trabajo menor, que, en cualquier caso, puede ser 
útil de cara a posteriores grandes creaciones. Considero que es 
conveniente allanar el terreno de montículos mal levantados 
para poder erigir una construcción magnánima. 

Sección 4: CIENCIA Y FILOSOFÍA.

Decía Schiller a los científicos y filósofos de su época: “La
enemistad reine entre vosotros, es demasiado pronto para un 
pacto”. Probablemente, aun transcurridos dos siglos desde los 
tiempos de Schiller, sea demasiado pronto para que filósofos y 
científicos se entiendan. No obstante, se pueden proponer diver-
sas vías para que la conciliación se alcance, las cuales pueden 
caer o no en saco roto. 

Como ya he señalado en §4-Cap. 1, toda este libro navega 
sobre las bases de una visión cientificista del mundo y el hom-
bre; visión que se corrobora ella misma en los argumentos des-
arrollados a partir de tal principio. Es decir, partimos de que la 
ciencia puede o podría explicar al ser humano en todos los as-
pectos y vemos que, con las construcciones teóricas que se ori-
ginan de aquélla, el principio se vuelve plausible. ¿Quiere ello 
decir que la única filosofía posible a aplicar al ser humano ha de 
ser la perspectiva positivista? Evidentemente no, y explicaré el 
porqué de esta negación. 

Dejemos a un lado las filosofías anticientíficas que abierta-
mente declaran que la ciencia es inadecuada para describir al ser 
humano; ellas, por supuesto, no optan por el positivismo. Las 
afirmaciones, por ejemplo, de Thomas Kuhn (1970) señalando 
                                                                                                                  
se de los que vienen de fuera (por ejemplo, de una educación científica). ¿Dis-
cursos de la razón? La única razón que mueve a la mayoría los hombres es 
conseguir un puesto, cobrar a fin de mes y conseguir reconocimiento en la 
tribu a que pertenecen. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

260

que la ciencia sólo dura un período limitado de tiempo, tras el 
cual sufre revoluciones o saltos discontinuos que la renuevan, 
dan una visión con muy poca o ninguna solidez de aquélla. Por 
no mencionar esa filosofía de salón que está tan de moda llama-
da “relativismo cultural” que mantiene, en su forma más extre-
ma, que la ciencia no proclama más verdad que los mitos de una 
tribu: la ciencia es sólo una mitología favorecida por nuestra 
tribu occidental actual. Puede ser que las líneas de investigación 
científicas estén condicionadas por las necesidades económicas 
y técnicas de cada época (Hessen 1931), pero eso no quita vali-
dez a sus hallazgos. Puede ser que la fe en la posibilidad de la 
ciencia sea una derivación implícita de la teología medieval, 
como señalara Whitehead (1925, cap. 1), pero eso no implica 
que la fe en la ciencia sea equiparable a la fe religiosa. La res-
puesta a dar sería que las creencias científicas se soportan por la 
evidencia, y consiguen resultados, cosas que no hacen ni los 
mitos ni la fe. No quiero detenerme a divagar en estas eternas 
cuestiones que, por otra parte son dirimidas en multitud de otros 
textos.

Suponiendo que tomamos la visión cientificista por correcta, 
ello sigue sin tener máximas implicaciones en la filosofía en su 
conjunto. Si consideramos una visión pobre del pensamiento en 
que la única misión es dar explicaciones racionales sobre el 
mundo, hay que reconocer que la ciencia, como parte de la filo-
sofía que es, se ha engullido casi toda esa labor. Ya pasaron los 
tiempos en que los filósofos buscaban explicaciones a lo que es 
la materia; hoy, cualquier visión de la misma ha de pasar por la 
inserción de los conocimientos científicos. Igualmente, como he 
defendido, el ser humano y el porqué de lo que hace, piensa, 
siente,... no se haya en filosofías más profundas que las del ma-
terialismo.

Proponer alternativas al materialismo científico está abocado 
al fracaso. Saltarse los resultados de las ciencias positivas está 
abocado al fracaso. Pero hay algo más en filosofía: está por una 
parte todo lo que se refiere al “deber ser” sobre lo cual la cien-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

261

cia no tiene nada que decir; está todo lo que se refiere a la esté-
tica sobre lo que no hay nada escrito en términos positivos; y, 
aun dentro del mismo “ser”, está la visión descriptiva globaliza-
dora que se le escapa a una ciencia desgajada en múltiples par-
tes y que camina a una microcomprensión de las múltiples pe-
queñas áreas más que a un entendimiento de la verdad del todo. 
No se trata de conocer las cosas particulares a partir de lo gene-
ral, como pensaban Aristóteles o los escolásticos, sino más bien 
como lo vería el pensador empirista Francis Bacon: conocer 
primero las cosas individuales y luego lo general. La primera 
faceta corresponde a la ciencia y la segunda a la filosofía. Y no 
es que el conjunto de las partes no sume el todo—posición anti-
rreducionista—sino que para ver el todo uno debe ser capaz de 
sintetizar una idea de conjunto que no se pierda en el análisis 
meticuloso de las partes. La perspectiva de un científico que 
pretende conocer, aparte de la disciplina en que trabaja, un poco 
de todos los demás campos es enciclopedista. Se perderá en el 
inmenso espacio de los conocimientos positivos y no percibirá 
el mundo en su totalidad. Le parecerá como si el conjunto de los 
resultados de las diversas ciencias dibujase el mapa del mundo 
(Bueno 1995), pero es necesario recurrir a otro modo de pensa-
miento, racional o no, para intentar acceder a la Verdad. Pienso 
que los siguientes aforismos de Nietzsche son sumamente apro-
piados para expresar estas ideas:

“El cálculo del mundo, la posibilidad de expresar en fórmu-
las todo lo que ocurre, ¿es quizás comprender? ¿Qué es lo que 
comprenderíamos de una música si calculásemos todo lo que en 
ella hay de calculable y puede ser reducido a fórmulas?”
(Nietzsche 1901, afor. 616)

“Ilusiona pensar que se conoce alguna cosa cuando se tiene 
una formulación matemática de lo que acaece; sólo se ha ‘indi-
cado, descrito’, nada más.” (Nietzsche 1901, afor. 620)

No se trata de imitar el exitoso método científico y convertir 
el pensamiento en algo con denominación “ciencias de la filoso-
fía”, la “reina de las ciencias”. La filosofía no es una ciencia, no 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

262

es la ciencia primera. En cierto modo, ya lo expresaba Witt-
genstein con las siguientes palabras:

“Los filósofos ven constantemente el método de la ciencia 
ante sus ojos, y son tentados irresistiblemente a preguntarse y 
responder cuestiones del mismo modo que la ciencia hace. Esto 
lleva a los filósofos hacia una completa obscuridad. Quiero 
decir aquí que nuestro trabajo nunca puede reducir algo a al-
go, o explicar algo. La filosofía es en realidad puramente des-
criptiva.” (Wittgenstein 1958)

Es papel además de la filosofía el vigilar que la búsqueda 
científica no se pierda en una voluntad de poder ajena a la idea 
de “verdad”; un dominio de una razón instrumental cuyo objeti-
vo se pierda en sí misma olvidando la meta que perseguía. Es 
deseable la existencia de una sociología de la ciencia, que 
investigue las causas e intereses de la comunidad científica y 
cómo tales pueden promover una distorsión de las interpre-
taciones sobre el mundo.

“¿Qué es investigar?”—me pregunto. “Investigar es luchar, 
¿qué otra cosa podría hacer el ser humano? Lucha contra po-
deres o por conseguir y conservar poderes, eso depende de no-
sotros. La ciencia puede ser revolución o apoltronamiento es-
tancado. Las aguas que no se mueven, que no golpean las 
piedras en el transcurrir de su historia, tienden a convertirse en 
ciénagas” (M. López Corredoira 1997a). Si la ciencia no se 
mueve y pretende arropar a la sociedad con su estancamiento, 
tendrá que ser la filosofía quien la haga andar. La conciencia 
crítica procede de la tradición filosófica y no de una metodolo-
gía científica. 

Subsección 1: CIENCIA Y LIBERTAD.

Realmente, toda la argumentación dada no sería necesaria si 
admitiésemos lo que tan trivial aparece a mis ojos y a los de 
muchos: que la ciencia, por tratar de lo objetivo, no puede de-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

263

fender la libertad, que necesita del reconocimiento autónomo de 
lo subjetivo. El desarrollo de este trabajo ha sido una tautología 
sobre este simple hecho, derivado del empeño de algunos cientí-
ficos y pensadores por negarlo. ¿Qué se pretende apuntando a 
un conocimiento objetivo de lo subjetivo? 

En el caso desarrollado en este trabajo de argumentaciones 
derivadas de la mecánica cuántica, podría, en vez de todo el 
análisis expuesto, alegar simplemente que las visiones liberta-
ristas padecen la grave falta de ser subjetivas (Daneri et al. 
1962). Entonces, si lo que la ciencia argumenta sobre la mente 
no tiene valor alguno, y la mecánica cuántica ha sido desarro-
llada como estudio científico, tampoco lo que se extraiga de ella 
sobre la mente tiene valor alguno. Es claro pues que el subjeti-
vismo basado en una interpretación de la mecánica cuántica 
pierde todo valor en cuanto a decir algo acerca del acontecer de 
los seres humanos, la naturaleza y su relación. 

Es absurdo el crear una teoría que permita explicar los com-
portamientos de la materia exterior a nuestro “Yo” y llegar a la 
consecuencia de un antimaterialismo. Los propios defensores de 
la libertad en el marco de la ciencia contemporánea admiten el 
reduccionismo (Nanopoulos 1995) para poder hablar del ser 
humano en términos de física. Posteriormente, desarrollan sus 
argumentos y llegan a que el materialismo es inadecuado. Hay 
algo en todo esto que no encaja bien, y ello es porque libertad y 
ciencia son incompatibles. 

Los caminos de la ciencia y los idealismos, entendidos como 
oposición al materialismo, hace tiempo que discurren separa-
damente, y no es de esperar que se encuentren. Nicolai Hart-
mann (1949) (Fernández Fernández 1975) llama al libre albe-
drío libertad de condicionamientos externos, un “fantasma” 
propio de idealismos. Y la ciencia, si es ciencia, no puede de-
fender un idealismo. Hacer ciencia implica partir de una verdad 
objetiva que es materia de estudio. Sin la idea de verdad no se 
puede hacer ciencia. Su hipótesis de partida consiste en algo tan 
sencillo como: si diferentes personas observan los mismos re-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

264

sultados de los experimentos físicos es debido a que se da la 
existencia real objetiva de esos fenómenos de la naturaleza ob-
servados.

En virtud de todo lo dicho, se puede proclamar que la cien-
cia nunca—ni en el pasado, ni en el presente, ni en el futu-
ro—podrá defender la libertad del hombre. No es ya cues-
tión de entrar en detalle en la mecánica cuántica; no es cuestión 
de esperar una nueva teoría que sí la defienda adecuadamente. 
Sucede simplemente que ciencia y libertad no tienen cabida en 
el mismo saco. Para ser libertarista hay que escoger caminos 
declaradamente anticientificistas.

Sección 5:IMAGEN METAFÍSICA DEL HOMBRE.

Con dar una descripción en términos mecánico-físicos del 
ser humano no hemos dicho todo cuanto se puede decir de la 
existencia del hombre. Como mencionaba anteriormente, la fi-
losofía no puede supeditarse al estricto análisis científico y debe 
dar una perspectiva amplia, general, de conjunto en el sentido 
baconiano.

La visión metafísica que mejor se acopla con la descripción 
científica es la de negación del “principium individuationis”. La 
negación de dicho principio quiere decir que no existen indivi-
duos, no existen sujetos. Es más, tampoco existen objetos inde-
pendientes; todo objeto no es sino una parte inseparable del to-
do. Ser individuo es lo mismo que tener algo propio indepen-
diente de lo externo. Pero para no tener dependencia con lo ex-
terno, y tener autonomía de la existencia, origen propio del ser, 
es necesario que exista una separación entre lo propio y lo de 
más allá. Si no existe esa separación, es que no hay propiedad, 
el individuo no es “propietario” de su ser, lo que es lo mismo 
que decir que el ser individual no es posible. 

El todo es una unidad, es la materia o sustancia única que se 
manifiesta de múltiples formas. Las distintas partes del Univer-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

265

so son sólo concebibles en cuanto a abstracciones. Esta abstrac-
ción es útil porque el análisis científico funciona sobre la base 
de la descomposición del mundo en partes y subpartes tratando 
de dar explicación a cada una de ellas. Pero no existe ontológi-
camente una piedra separada del resto del Universo, porque ésta 
es lo que las propiedades universales de la materia le hacen ser 
y no se puede aislar totalmente de las interacciones con el resto 
de la materia. Igualmente, un ser humano no es separable del 
conjunto de los seres humanos, y éste no es separable del con-
junto de los seres vivos, y éste no es separable del cosmos.

La visión indeterminista prohibiría la cosmovisión de un 
Dios-naturaleza, en el sentido panteísta, que programara el 
mundo escribiendo su destino desde el origen de los tiempos, 
aunque sí permite un Dios-naturaleza que juega constantemente 
a los dados con su materia y a cada momento elige su destino. 
El sentido que cabe darle a la naturaleza es de indiferencia sin 
finalidad, por lo que tampoco se puede hablar de intencionali-
dad a escala global. La naturaleza no actúa sobre sus elementos 
sino que se muestra igualmente pasiva ante su propio ser como 
es, no pudiendo ser de otro modo. 

“La naturaleza, algo mortecino, sin sonido, sin perfume, sin 
color; tan sólo el apresuramiento del material, interminable-
mente, sin sentido alguno.” Whitehead (1925)

Como un gran plasma desparramado en el devenir del Ser, se 
extiende por todos los rincones del Universo. El fluido sigue la 
armonía de las leyes físicas, todo es como un río cuyas partes 
son gotas de agua; los individuos son como gotas, que no se 
conciben ontológicamente separadas de las otras aguas; todo 
fluye al son de una música; nosotros, insignificantes represen-
tantes del cristalino elemento no somos sino una copia de las 
muchas formas con que se expresa el arroyo del destino. Todas 
las salpicaduras, los torrentes, los estancamientos,... obedecen a 
la voluntad del río, una voluntad tan ciega, ateleológica, como 
la de cada una de las partes. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

266

Es en este contexto donde debe insertarse la negación de la 
libertad en el hombre. El origen de nuestros actos, opciones, 
pensamientos,... se pierde en alguna otra cosa fuera de nosotros 
al igual que el movimiento de la gota de agua en el río no es 
responsable de sus subidas y bajadas. No existen acciones, to-
das son pasiones, toda nuestra conducta es pasiva en el devenir 
sin que podamos hacer nada para cambiar nuestro curso. Todo 
es un Querer de la Naturaleza que nada quiere o pretende.

El Querer brota en los seres humanos como en cualquier otra 
parte del Universo. Al principio es un espermatozoide y un óvu-
lo que se encuentran y forman el zigoto. El Querer produce la 
multiplicación de las células. Transcurrido un tiempo, la multi-
plicación de las células se hace especializada formando distintos 
tejidos, regulada por las fuerzas electroquímicas de enlaces en-
tre moléculas. Son las Fuerzas, es el Querer. Nace el individuo, 
sale de la madre. Sigue queriendo, busca instintivamente el pe-
cho de la madre, curiosea en sus alrededores, impresiona su ce-
rebro con sensaciones que le llevan al aprendizaje. El sistema 
nervioso es pura bioquímica, y ésta a su vez física donde las 
fuerzas de la naturaleza, en particular la fuerza electromagnéti-
ca, se manifiestan. El crecimiento del niño está marcado por un 
paso continuo del querer instintivo al querer consciente. En la 
adolescencia, la aparición de la vida sexual, aparentemente 
oculta hasta entonces, se conjuga con el alcance de una razón 
suficientemente potente para abordar pensamientos “de altura” 
propiamente humanos, pero esos pensamientos no son libres 
sino dirigidos por un Querer de la naturaleza. El resto de su 
existencia es también un querer. Los deseos deben ser satisfe-
chos. El objeto consciente del deseo sexual se vuelve cada vez 
más complejo y sin forma; no se sabe muy bien lo que se desea, 
y cuando se tiene lo que uno creía haber deseado se da uno 
cuenta de que eso no llena del todo y se sigue buscando más y 
más. Tanto el hombre como la mujer quieren, quieren querer y 
ser queridos, buscan la satisfacción de la libido y del resto de 
sus anhelos. La Fuerza, la Voluntad, el Querer impulsa los pe-
queños quereres y hace creer que se quiere. Luego se quiere que 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

267

los hijos tengan lo mejor y procurarles un buen destino. Se quie-
re trabajar y ganar el pan para la familia, amamantar y dar cui-
dados a las criaturas hasta que crezcan. Se quiere trabajar para 
el nuevo ser porque el Querer quiere que sus elementos quieran. 
Algunos se convertirán en profesores de filosofía para sostener 
a su familia con el sueldo que cobran; otros usarán la retórica 
filosófica como una herramienta de poder sobre sus semejantes; 
etc. Es todo un fluir del cosmos integrado sin que se dé lugar a 
autonomías del querer. Si es necesario, se lucha contra otros 
seres humanos por conseguir el pan para “los nuestros” o para 
conseguir apareamiento, o para conseguir poder y riquezas que 
nos permitan todo aquello; de ahí esa matanza y pugna luchado-
ra inherente a la vida. De ahí que el hombre sea un lobo para el 
hombre. Todo se resume, como dijera Engels (1878) en su 
“Dialéctica de la naturaleza”, en que los hombres sufren de-
seos vagos e indeterminados porque son víctimas de la energía 
en movimiento de la materia cósmica. 

Sección 6: RESPONSABILIDAD106.

La mayoría de los pensadores encuentran problemática la 
justificación de la responsabilidad sin el concepto de libertad. 
“En un mundo sin contingencia (o sólo con contingencia pura-
mente azarosa) no parece haber espacio para un deber-ser”—
señala el profesor Molina Fernández (2002, parte 2, I) al respec-
to. Ante el temor de un desorden social en que cada uno puede 
lícitamente provocar cualquier daño alegando falta de responsa-
bilidad y culpando a la sociedad o a la naturaleza del mal, estos 
pensadores se agarraron a sermones que predicaban la “digni-

                                                          
106 El profesor de derecho penal Fernando Molina Fernández (2002) distin-

gue dos significados de responsabilidad: 1) antecedentes que expliquen la 
existencia de un hecho; 2) consecuencias del hecho, identificando quien debe 
responder por él. Yo aquí me referiré al primero de los significados. Al se-
gundo significado aquí lo denomino “castigo”. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

268

dad humana”107  y la necesidad de defender el libre albedrío a 
toda costa, aunque sea “mentira”. Otros autores, como el soció-
logo francés Paul Fauconet, llegaron a proclamar incluso que la 
libertad del hombre es producto de su responsabilidad y no a la 
inversa. Son hombres de poca fe que no creen en la capacidad 
humana de vivir en el desierto del nihilismo.

Recordemos por ejemplo el caso narrado en la célebre nove-
la “Los hermanos Karamázov” de Dostoievski, en la que 
Smerdiákov, el hijo bastardo, enfermo de epilepsia y algo des-
equilibrado, mata a su padre alentado en parte por las ideas de-
masiado avanzadas para su mente que Iván, uno de los hijos 
legítimos del asesinado padre, le había inculcado: “Todo lo de 
este mundo es lícito y nada está prohibido”. Ésta es la idea que 
asusta a los moralistas, mas téngase en cuento que Smerdiákov 
poseía un cierto retraso mental que hacía que no pudiera asimi-
lar estas ideas nihilistas. Hombres de talento, por encima de la 
subnormalidad de Smerdiákov y la dudosa normalidad de mu-
chos moralistas, han sabido encontrar respuestas a este plan-
teamiento sin llegar al crimen. Y, como dice Molina Fernández 
(2002, parte 2, II.B), también la ausencia de libertad inquieta al 
filósofo moral, que tiene miedo de quedarse sin objeto de estu-
dio.

El célebre psicólogo conductista Skinner (1971) lamenta que 
todavía se utilice el “libre albedrío” para fundamentar las cien-
cias políticas, la jurisprudencia, la religión, la antropología, la 
sociología, la psicoterapia, la ética, la educación, la lingüística, 
etc. De aquí se deriva la importancia del tema tratado en esta 
obra en conexión con el mundo. La democracia se basa en men-
tiras (López Corredoira 2004)108 , el derecho se basa en menti-

                                                          
107A pesar de lo común del uso de esta expresión, no deja de ser una alegoría 

poética más que un término bien entendido en términos racionales. Skinner 
(1971) considera, no sin razón, que el uso de palabras como “libertad” y “dig-
nidad” humanas procede de supersticiones detestables. 

108El término “mentira” puede contener una cierta carga descalificativa e 
hiriente que pudiera ser molesta a los enemigos de la “verdad”. Sin embargo, 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

269

ras, etc. y es necesaria una inversión de ciertos valores para edi-
ficar lo que podríamos denominar como consecuencias prácti-
cas del fatalismo, algo que todavía está lejos de conseguirse. 

Entre aquellos que niegan la existencia de la libertad, surgen 
soluciones distintas. No voy a hacer un estudio exhaustivo de 
esta cuestión, pero sí mencionaré algunos ejemplos. Es probable 
que no podamos seguir aplicando el término “responsabilidad”, 
pero sí se pueden establecer algunos criterios de orden social, y 
en concreto de castigo, que es lo que incumbe directamente a 
dicho orden a fin de evitar109  las acciones perjudiciales para 
una comunidad. No se necesita ser responsable, en el sentido de 
haber escogido “libremente”, para recibir castigos. El castigo 
puede ser aplicado por otras razones. 

Es famoso el caso de Zenón de Citium, el fundador del es-
toicismo, en que éste sorprendió a uno de sus esclavos robando 
y le golpeó como castigo. El esclavo, entonces, que conocía las 
proclamaciones de Zenón, dijo: “...no deberías castigarme por 
robar. El destino, sobre el cual no tengo control, ha determina-
do que yo debería robar”. A lo que Zenón contestó: “El desti-
no, sobre el que yo tampoco tengo control, también ha determi-
nado que yo debiera golpearte por eso” (Hallie 1972). No se 
precisa mayor complicación para justificar el castigo, aunque 
realmente no se lo está justificando; simplemente, se dice que 
las cosas son como son porque son así y no hay nada que justi-
ficar en nuestra conducta. Ante la pregunta “¿Debo castigar al 
esclavo?” surgiría una respuesta tal como “hazlo si te parece 
justo, pero no intentes justificar esa justicia; tú posees un con-
cepto de justicia en tu mente y lo debes aplicar, pero no tiene 
sentido preguntarse por las causas que te llevaron a tener ese 
concepto, y menos aún justificar el castigo por creer que quien 
cometió la falta o delito es el único responsable de sus actos”. 

                                                                                                                  
es la expresión más clara para referirse a proposiciones falsas o incorrectas, y 
por ello decido utilizar el presente término. 

109Mejor dicho, creer que se evita. Nosotros no podemos cambiar el curso 
del río, somos partícipes de la ilusión de una acción. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

270

Se trata de un uso del poder sin más: tú impones tu concepto de 
justicia porque puedes, porque eres más fuerte que el esclavo a 
castigar.

Como dicen los americanos: “Just do it!” (“¡Hazlo sin 
más!”); castiga con lo que creas que es justo sin más dilaciones, 
impón tu criterio dentro del poder que puedes utilizar. Y así lo 
hacen, por desgracia para el resto del mundo que contempla 
cómo la superpotencia usa y abusa de su poder para imponer su 
“justicia infinita” a todo el globo. El concepto de justicia que 
poseen los norteamericanos, que justifica la invasión de países 
como Afganistán o Irak, o aquellos a quienes se las tienen jura-
da y que denominan como “el eje del mal”. El mismo tipo de 
justicia que el que permite a Israel invadir Palestina y matar 
cuantos palestinos quiera mientras Bush hijo replica que Arafat 
no es el gobernante que le conviene al pueblo palestino. Hay 
muchas maneras de entender la justicia, pero aquella que toma 
carácter absoluto suele ser la del más poderoso, la del que tiene 
el armamento y el poder necesario para hacer cumplir su con-
cepto de justicia. Los países pobres que no tienen dinero para 
sostener un ejército como el de los Estados Unidos o Israel se-
rán siempre el eje del mal cuando traten de establecer otros 
conceptos de justicia. Es justo que los Estados Unidos posea 
armamento suficiente como para hacer volar el planeta, y que se 
invada a los países pobres apropiándose de su botín de oro ne-
gro por la sospecha no confirmada de que puedan tener arma-
mento sin su permiso. Ésas son las leyes—dicen. Sí, claro: 
hecha la ley, hecha la trampa. ¿Cómo si no se puede considerar 
el armamento de Irak o Corea del Norte peligrosos para la 
humanidad y el de Israel o EE.UU. no-peligrosos? No me digan 
nada de “justicia”, díganme quién manda en el mundo y con eso 
ya queda todo especificado. 

Alguien podría alegar que parece poco racional el uso sin 
justificar del poder para imponer lo que cada uno cree justo, que 
aquello es más propio de animales. Respuesta: somos animales. 
La razón no sirve para dejar de ser animales, no somos libres de 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

271

superar nuestra condición material. La razón sólo puede servir 
para reconocer el estado de materialidad, no para cambiarlo.

Con mayor apariencia de civilización se erigió el principio 
de máxima felicidad del filósofo inglés del s. XIX Benthan, que 
dice que el castigo está justificado porque previene las infrac-
ciones. Schopenhauer decía algo parecido: “la ley, es decir, la 
amenaza del castigo, tiene como finalidad más bien ser el con-
tramotivo para los crímenes aún no cometidos.” (Schopenhauer 
1841, pp. 131-132). También se propusieron variantes como la 
teoría del consentimiento, basada en que un infractor de la ley 
sabe que su acto tendrá la consecuencia necesaria del castigo; o 
la teoría compensatoria, por la que la pena del culpable es justa 
porque el sufrimiento del culpable es un bien en sí reparando el 
daño. Son algunos de los ejemplos de teorías políticas y sociales 
que no precisan la idea de responsabilidad para la aplicación de 
castigos. En cualquier caso, se trata de criterios utilitaristas que 
obedecen a una idea de justicia alejada de la idea de “bien”, al-
go que no parece convencer a algunos especialistas de derecho 
penal (ejemplo, Molina Fernández 2002), que consideran cada 
persona con una inviolabilidad fundada en la justicia que no 
puede ser atropellada, aunque sea por el bien de la comunidad. 
Es la justicia al servicio del orden y la conveniencia de los gru-
pos de poder que han hecho la ley. Los intereses de los podero-
sos por proteger la propiedad privada son un ejemplo de móvil 
que lleva a la creación de la ley que castiga al pobre que roba 
una gallina para poder sobrevivir. No se trata del bien ni del 
mal, sino de establecer un orden a conveniencia de quienes lide-
ran la sociedad. No hay mucha diferencia con la consideración 
fatalista de Zenón de Citium. 

“Gran error es creer que pueda existir un derecho, en gene-
ral, flotando, por decirlo así, sobre las cosas, independiente de 
los intereses politicoeconómicos. (...) Todo derecho encierra en 
forma reducida la imagen de su creador, y toda imagen históri-
ca contiene una tendencia politicoeconómica que no depende 
de tales o cuales ideas teóricas, sino de la voluntad práctica de 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

272

la clase que tiene en sus manos el poder efectivo y, por lo tanto, 
que crea el derecho. Todo derecho ha sido creado siempre por 
una sola clase social en nombre de la generalidad.” (Spengler
1923, vol 2, cap. 1) 

Es de notar que cualquier visión utilitarista de la aplicación 
de castigos, que ponga por ejemplo el bienestar de la sociedad 
en conjunto antes que hacer el bien como fundamento de sus 
leyes, libera a la Justicia de la responsabilidad de sus errores, ya 
sea con o sin libre albedrío. Dado que el objetivo no es castigar 
al culpable por el mero hecho de ser responsable de sus delitos 
o faltas, sino la prevención de futuros delitos o faltas, no impor-
ta si la Justicia se equivoca en sus sentencias en un reducido 
número relativo de casos. La Justicia cumple su deber de impo-
ner orden en una sociedad, y la condena no intencionada de un 
inocente en un pequeño número de juicios no es inmoral, es 
decir, no constituye de por sí ningún mal. Forma parte de una 
maquinaria social de criterios materialistas en los que las ideas 
de “bien” y “mal” son totalmente arbitrarias. La condena del 
inocente, si no se llega a descubrir la inocencia, es por defini-
ción un “bien”, pues contribuye a prevenir futuros crímenes, y 
la probabilidad de que un inocente sea declarado culpable es 
mucho menor que la probabilidad de que se repita el crimen que 
se juzga en ausencia de castigos, compensando con creces lo 
segundo a lo primero. 

El magnífico trabajo de Fernando Molina Fernández (2002), 
que refuta magistralmente el libre albedrío y, como tal, el fun-
damento de la responsabilidad, explora sin embargo una idea 
poco interesante en mi opinión: enfoca desde una perspectiva 
interna, desde la idea de “persona” en estado consciente, todo 
problema jurídico, al tiempo que se admite la concatenación 
causal externa. Ya he dicho lo que tenía que decir sobre el con-
cepto de “persona” (ver §2-cap. X): una simple palabra hueca; y 
no llega con mencionarla para que la realidad cambie.

Se suele hacer la distinción entre delitos ajenos a nuestro 
querer, y delitos que queremos hacer, aunque en ambos casos la 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

273

causa u origen esté fuera de nosotros. ¿Por qué? Porque es tra-
dición que así sea y nosotros lo creemos justo así. Pudiera inten-
tarse la búsqueda de una explicación basándose en la probabili-
dad de reincidencia: el que quiere conscientemente infringir la 
ley una vez puede querer hacerlo una segunda vez, lo cual debe 
ser impedido por el castigo; mientras que cuando el delito es 
accidental, ajeno a una actividad consciente intencionada en el 
cerebro, es menos probable que el fortuito accidente se repita. 
Este criterio, sin embargo, no es totalmente claro y hay numero-
sos casos en que no se cumple. Por ejemplo, un individuo con 
trastornos mentales o un borracho, de los cuales se dice que no 
son dueños de sus actos y actúan accidentalmente, suele ser 
considerado menos culpable y merecedor de menos castigo que 
el autor del mismo delito cuando se hace premeditadamente. Se 
cree que éste y no aquél tenía en sus manos la posibilidad de no 
haber infringido la norma (Molina Fernández 2002, parte 2, 
II.D.2). Esto es erróneo según la visión fatalista dado que nadie 
es dueño de sus actos realmente. Todo es accidente realmente y 
la conciencia es una falacia. Y, además, el borracho puede rein-
cidir tanto como el enajenado mental y tanto como el que pre-
medita el acto conscientemente. No podemos sino pensar que la 
consideración de que el malhechor debe querer consciente y 
sanamente su delito es un prejuicio irracional, quizás un residuo 
de leyes jurídicas que concebían a estos seres humanos como 
poseedores de libre albedrío. Realmente, nadie sabe lo que hace, 
como dijo Cristo en la cruz de sus crucificadores, todos somos 
arrastrados accidentalmente por los designios de la naturaleza y 
si hay algún castigo es porque queremos castigar, nuestra natu-
raleza nos empuja a ello, o para imponer un orden social ape-
lando a la utilidad; no hay más filosofía. En este sentido, quizás 
se encuentre un sistema de derecho menos prejuicioso en algu-
nas sociedades primitivas o en el derecho arcaico, que castiga-
ban con independencia de la intención, la voluntariedad o la 
capacidad mental, aplicando sus leyes por igual a niños o adul-
tos, cuerdos o locos (Marina 1997, cap. 7). En la antigua Grecia, 
por ejemplo, Pitaco De Mitileno, legislador de la isla de Lebos 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

274

cuando ésta era autóctona, sentenciaba las faltas cometidas en 
estado de embriaguez con sanción doble: una por la culpa, y 
otra por el exceso que le llevó a cometer la culpa. 

Sabiendo que los hombres no se distinguen de otras cosas de 
la naturaleza, que todo es materia, ¿hay un estado de igualdad 
de derecho entre el hombre y las demás cosas?, ¿tienen las co-
sas que no son hombres derechos y responsabilidades? Pregun-
tas absurdas que surgen por plantearse cosas tan absurdas como 
qué es un derecho. El hombre no tiene por naturaleza derechos, 
sólo tiene átomos que se mueven, o lo que sea aquello que cons-
tituya su materia. Hechos y no derechos. “No hay derecho nin-
guno ni a la existencia, ni al trabajo, ni a la felicidad: el desti-
no del hombre no se distingue del destino del más vil gusano”
(Nietzsche 1901). Quien no haya recibido la savia que impulsa 
a los seres a saber luchar con coraje, que se refugie tras la men-
tira que le consuele, que se agarre a valores creados por otros. 
Quien tenga valor y entereza y crea en el espíritu luchador del 
hombre por encima de toda miseria, que se levante e intente ser 
más fuerte que la fatalidad que le rodea, que cree sus propios 
valores. ¡Voluntad de poderío! Cualquier añadido es pura fic-
ción o simple convenio colectivo; la naturaleza no tiene nada 
que decir. “Derecho natural” son dos términos contrapuestos. 

Puede que contenten a algunos las ideas de responsabilida-
des y derechos, y se sientan más personas, pero esto no se deri-
va de la verdad, sino de mentiras piadosas. Otra cosa es que 
dotemos de derechos y deberes al sujeto como un convenio co-
lectivo derivado del vivir en una civilización, siendo esta cons-
trucción una pura invención humana que no está contenida en la 
naturaleza. No existe algo como “el derecho natural”. No tiene 
sentido juntar los términos “derecho” y “natural”. El “derecho” 
siempre será algo social, construido a conveniencia de unos po-
cos. Puede ser deseable para una mayor armonía en la convi-
vencia de nuestras complejas sociedades, pero no es producto ni 
de una acción moral ni de un decreto de la Naturaleza. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

275

Sección 7: AMOR FATI.

En esta sección pretendo aproximarme a la idea de lo que es 
un amor al fatalismo110 . Como pasión humana, se podría estu-
diar bajo los ojos de un psicoanálisis; sin embargo, aquí preten-
do hacer una descripción de la idea en sí y no solamente de la 
causa de que la pensemos. Procedo así porque creo que mos-
trando la belleza de la idea, y dado que la belleza produce el 
placer y los seres humanos buscan placer según el principio 
homónimo del psicoanálisis, entonces comprenderemos por qué 
un individuo-máquina puede tener pensamientos fatalistas. Co-
mo todo amor, no es lo mismo la descripción de él que el sentir-
lo vivamente, y no siempre es comprensible a los ojos de quien 
carece de esa perspectiva.

El elemento clave para entender a los detractores de la liber-
tad está, en mi opinión, en una comprensión profunda del Uni-
verso llamada “fatalismo”, la doctrina que niega la libertad 
humana. Este término está íntimamente relacionado con el de-
terminismo, la creencia de que el destino es irrevocablemente 
necesario, aunque, como hemos podido comprobar a lo largo de 
este trabajo, cabe concebir una concepción más amplia que in-
cluya también el indeterminismo. El “fatum” es el destino, y de 
ahí el origen de la palabra “fatalismo” (Ferrater Mora 1994, Fa-
talismo); un destino que no tiene por qué ser de relaciones nu-
méricas exactas escritas desde el principio de los tiempos para 
toda la materia. El fatalismo se refiere al destino de las cosas, 
una descripción de lo que han sido las cosas, son y serán por 
todos los tiempos: un juego de la materia que es siempre la 
                                                          

110La noción de fatalismo se originó, o difundió, en Francia—“fatalisme”—
desde principios del siglo XVIII o un poco antes, como nombre que deriva de 
“fatal”, y para combatir el pro y el contra de doctrinas como la de Spinoza, 
muy a menudo para calificarla despectivamente. En muchos casos, el ser fata-
lista equivalía a ser ateo o, de todos modos, opuesto al teísmo dominante. 
Aunque el fatalismo no siempre va ligado al ateísmo (Ralph Cudworth 1678) 
se refiere a dos tipos de fatum: ateo o divino) o al materialismo, sí se entiende, 
y más en los tiempos actuales, como más cercano a éstos. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

276

misma, de formas de la misma que no pueden ser de otro modo, 
de hombres que no pueden dejar de ser hombres y superar sus 
estructuras.

Existen también miedos a la libertad, y así lo constató Erich 
Fromm (1941) en su obra “El miedo a la libertad”. La hipótesis 
de Fromm es que en la sensación de libertad hay elementos de 
aislamiento, de inseguridad, surgen dudas acerca del papel co-
mo sujetos independientes en el cosmos, del inmenso cosmos, y 
ello puede provocar un sentimiento creciente de impotencia e 
insignificancia como individuo. La libertad se relaciona con la 
duda, con la falta de certeza; y la duda angustia, el tener que 
tomar decisiones y cargarse de responsabilidades angustia, co-
mo podía ser la elección del asno de Buridán que sufrió hasta la 
muerte la espera de una decisión. Por ello, algunos individuos 
prefieren renunciar a su libertad. En el libro de Fromm se argu-
menta esta hipótesis en un ámbito fundamentalmente sociológi-
co, por el cual multitud de seres humanos se entregaron en el s. 
XX al autoritarismo nazi o convirtieron su vida en la de un au-
tómata del totalitarismo capitalista bajo la cómoda creencia de 
pensar poco y dejar que sea otro ente o individuo el que tome 
decisiones o nos arrastre. Lutero y Calvino son dos ejemplos de 
pensadores de este tipo analizados en la obra de Fromm de un 
modo bastante convincente. Y esta misma idea se puede trasla-
dar al campo del pensamiento, la búsqueda de la certeza pudo 
haber sido el motor psicológico de los creadores de sistemas 
negadores de la libertad. También la negación de la libertad 
puede deberse al deseo del hombre por eludir responsabilidades 
convirtiéndolo en víctima de sus propias producciones (Artigas 
1992, p. 95). Sin embargo, aun admitiendo parte de razón en 
estas explicaciones, pienso que debe haber otro elemento adi-
cional en el pensamiento fatalista. La elusión de responsabilida-
des no justifica totalmente la posición defendida pues, como 
hemos visto, existen otros criterios de castigo que se pueden 
ejecutar en la práctica del mismo modo que si hubiese respon-
sabilidades, derivando los mismos efectos. Puede evitarse la 
responsabilidad teóricamente pero la sensación de responsabili-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

277

dad no se elimina al señalarse sobre el individuo sus faltas con 
la misma contundencia, y por tanto no es probable que responda 
su fatalismo a una búsqueda de liberación de cargos. Por otra 
parte, la seguridad de que habla Fromm puede ser un factor im-
portante cuando el agente que da esa seguridad es un ser cono-
cido y de conocidas intenciones, que promete bienestar de una 
manera creíble. Es posible que el buen Dios fuese digno de con-
fianza para Lutero o Calvino como para encontrar en él su segu-
ridad; o que Hitler o el capitalismo ofrezcan una imagen de se-
guridad en sus ciudadanos; pero, la mayor parte de las defensas 
fatalistas apelaron a una inhumana naturaleza que de ningún 
modo inspira confianza. Una naturaleza a la que no le importa-
mos en absoluto como individuos, que se quedaría impertérrita 
si la humanidad desapareciese de la superficie terrestre, que no 
nos ama ni muestra ningún signo de querer hacer un bien por 
nosotros...; tal ente no puede ser fuente de seguridad sino más 
bien lo contrario. No puede tratarse por tanto de una simple 
huida o aversión como las especificadas, debe haber algo más 
aparte de lo indicado: una propensión o amor, al cual denomina-
ré “amor fati”. 

Las primeras pistas de doctrinas fatalistas nos vienen de las 
filosofías orientales, tanto de la India como de la China. En 
ellas se rehúsa a la idea de libertad. El hombre y la naturaleza 
forman un solo conjunto. El fatalismo oriental consiste en acep-
tar de antemano las leyes de la naturaleza—que también son las 
de la sociedad—y dejar que ejecuten su destino. No se apela a 
la razón para encontrar el camino óptimo que se debe elegir pa-
ra el bien. Occidente ha escogido otros caminos para llegar a 
conclusiones similares. La diferencia se llama “razón”. La con-
junción de la sumisa idea oriental de un dejar hacer a la natura-
leza con la altiva y ambiciosa proposición de utilizar el “logos” 
para conocer aquélla fueron y son, hasta nuestros días, las bases 
de las mayores construcciones filosóficas de nuestro 
pensamiento. Un ejemplo lo constituye la filosofía estoica, que 
acariciaba en principio el fatalismo de la predestinación divina 
en diversos aspectos, el destino como causa entrelazadora de los 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

278

seres111 . La influencia estoica en Spinoza (1677) es sumamente 
apreciable, para quien el reconocimiento del destino provee to-
da dicha y toda virtud112 . Habiendo reconocido Spinoza la fata-
lidad del mundo y de la vida del hombre, pudo ver en sus pen-
samientos belleza. Aconsejó, entonces, como ética, sumergirse 
de pleno en la sumisión consciente del arrastre natural al tiempo 
que hacíamos uso de las capacidades humanas para la compren-
sión racional, que no poseen los animales y las otras cosas de la 
naturaleza. Alcanzamos así cuotas insuperables en la fusión-
sumisión al Dios-naturaleza. Spinoza designó ese anhelo de en-
tendimiento y fusión como amor a Dios, es decir, amor a la na-
turaleza y el destino que impone sobre sus miembros: “amor 
fati”. El planteamiento de Spinoza es optimista, sugiere la con-
secución de la “felicidad”113. El pensamiento, como atributo de 
la sustancia que es, halla su plenitud en el reconocimiento de la 
sustancia de la cual procede. 

Entre los científicos actuales observamos cierto disfrute o 
gozo en el descubrimiento de nuestro destino irrevocable. El 
mensaje es una loa del materialismo y el mecanicismo. Aparte 

                                                          
111Sin embargo, el uso de juicios racionales preserva el libre albedrío en la 

filosofía estoica. La tensión cognoscitiva del logos une a Dios y los hombres 
en unos lazos de estrecha solidaridad (Elorduy 1972, secc. I.B.2). Se salva el 
libre albedrío para poder así salvar la responsabilidad en su sistema moral 
(Elorduy 1972, secc. II.C.1.6).

Un ejemplo bastante representativo del último período estoico es el de Séne-
ca (“De la cólera”), quien sostiene que hay impulsos irresistibles que la razón 
o el libre albedrío pueden sofrenar aunque no todos. Hay una división entre 
los actos que tienen origen en el impulso o apetito y los que lo tienen en el 
juicio. En la ira, los impulsos irresistibles, interviene una especie externa de-
terminándola. Mientras que en los juicios racionales interviene el ánimo. Así 
pues, su fatalismo no es total. 

112Como he señalado en §2.6-Cap. 1, Spinoza designó con el nombre de “li-
bertad” a tales virtudes o dichas, pero nada tiene que ver con el libre albedrío 
que tratamos en este libro. 

113Debe tenerse cuidado con esta palabra. En el original en latín aparece 
“beatitudo” que podría ser algo así como beatitud sin toda la resonancia tras-
cendente mística que se le suele atribuir, o una felicidad alejada de cosquilleos 
placenteros.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

279

de los ejemplos que ya he traído a colación a lo largo de este 
libro, podría ilustrar esta idea con alguna cita de Monod y At-
kins:

“Renunciar a la ilusión que ve en el alma una sustancia in-
material, no es negar su existencia, sino al contrario comenzar 
a reconocer la complejidad, la riqueza, la insondable profundi-
dad de la herencia genética y cultural, como la de la experien-
cia personal, consciente o no, que en conjunto constituyen el 
ser que somos, único e irrefutable testigo de sí mismo.” J. 
Monod (1970, cap. 8)

“Debería haber deleite, no temor, por la reconfirmación de 
que el cerebro humano es un instrumento tan brillante que pue-
de extraer luz de la obscuridad.” P. W. Atkins (1995), 

o en científicos defensores de que todo se reduce a mecánica 
de principios del s. XX como Boltzmann:

“Me represento el horror que puede inspirar mi tesis al 
idealista que temería ver barrido todo lo grande y todo lo su-
blime, y arruinada toda poesía en beneficio de un mecanismo 
vacío de todo sentimiento. Pero tal temor me parece que se ba-
saría en la incomprensión total de lo que he dicho hasta aho-
ra.” Boltzmann (1903)

En efecto, hay una poesía sublime en la idea de que todo se 
reduce a un materialismo mecánico, y hay belleza en tal idea, 
pero no todo el mundo es capaz de comprenderla. 

Lejos de la ciencia, en la prosa o versos literarios de inspira-
ción filosófica, también encontramos múltiples ejemplos de en-
salzamiento estético del fatalismo. El amor al fatalismo es con-
siderado por algunos poetas excelsos como la mayor gloria del 
entendimiento humano. Por ejemplo, Omar Khayyam en el Ru-
bayyat describe poéticamente la apasionada resignación de un 
determinismo religioso absoluto. El filósofo, astrónomo y poeta 
persa del s. XI/XII medita sobre el dolor de la existencia y la 
muerte que a buen seguro nos espera. Duda de la existencia del 
paraíso prometido por el “Corán” y sostiene que debemos bus-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

280

car el paraíso en la tierra: entre flores, bellas mujeres y la em-
briaguez del vino que nos hagan olvidar la crudeza de la reali-
dad. La vida es algo triste para Khayyam, y sus poemas mues-
tran el sentimiento melancólico que describe esa tristeza. El 
único consuelo es olvidar e inmiscuirse en las cosas bellas y 
placenteras del mundo olvidando o dejando de lado cualquier 
sabiduría sobre la existencia, que no nos ha de hacer más felices 
y, al contrario, nos mostrará el lado implacable de la naturaleza. 

Otros ejemplos prosaicos se encuentran dentro de la literatu-
ra española, especialmente en el período que recoge la genera-
ción del 98. Tal como nos dicen irónicamente Azorín o Pío Ba-
roja en sus narraciones:

“¡Sonriamos! El Universo es un infinito encadenamiento de 
causas y concausas; todo es necesario y fatal; nada es primero 
y espontáneo. Un hombre que compone un maravilloso poema 
o pinta un soberbio lienzo, es tan autómata como el labriego 
que alza y deja caer la azada sobre la tierra, o el obrero que da 
vueltas a la manivela de una máquina... ¡Los átomos son inexo-
rables! ” Azorín (“La voluntad”, parte II, cap. 5)

“- ¡Oh, Humanidad, Humanidad! Siempre serás idiota—
gritó el átomo fosforescente—. Ves que nos movemos, que nos 
enamoramos como los hombres; eres testigo de nuestra sensibi-
lidad y de nuestra voluntad, y niegas que tengamos vida. 

- ¿Voluntad?—salté yo—. ¿No comprendes, mequetrefe, que 
sobre todas tus acciones pesa un determinismo inexorable; que 
yo puedo hacer que contraigas matrimonio, y que te divorcies 
cuando me dé la gana? 

(...)
- ¡Bah! —arguyó él—. Vosotros os creéis libres porque no 

podéis comprender el mecanismo del trabajo atómico en vues-
tro cerebro; pero si nuestros actos son fatales, los vuestros los 
son también del mismo modo; somos factores de vosotros, y de 
fatalismos atómicos no se pueden obtener libre-albedríos 
humanos.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

281

- ¿Y el alma?—dije yo, recordando que en Psicología, Lógi-
ca y Ética había aprendido una porción de martingalas para 
demostrar su existencia. 

- ¡El alma! ¡Pchs! Esté yo en el cerebro de un hombre y ve-
rás inteligencia; que falte este cura, y verás estupidez. 

- Pues, ¿quién eres, que te das tanto tono? 
- Soy un átomo de fósforo. Mira.” Pío Baroja (1900, “La vi-

da de los átomos”, en “Vidas sombrías”)
Y, por supuesto, no puede dejar de citarse la prosa de 

Nietzsche, el gran filósofo junto con Spinoza del “amor fati”. 
En Nietzsche puede hablarse también de un fatalismo optimista, 
como el de Spinoza, o como en Goethe. Pero la sensación de 
ver cómo la naturaleza aplasta a los hombres sin compasión sin 
tener la más mínima delicadeza ni contemplación no fue uná-
nimemente aceptada con tan buen tono. Pascal (1655), ya en el 
s. XVII, unos veinte años antes de que Spinoza escribiese su 
“Ética”, afirmaba que la soledad descubierta por la ciencia era 
el precio que teníamos que pagar por la nueva racionalidad, no 
algo que tuviésemos que aceptar como una bendición precisa-
mente. Claramente hay una división entre los que abrazan el 
fatalismo con una “bienvenida” y los que lamentan la frialdad 
deshumanizada de este mundo, a pesar de que ambos pueden 
partir de los mismos supuestos negadores de la libertad humana. 
Entre los últimos podrían figurar los pesimistas, con Schopen-
hauer (1818) como componente destacado—a quien Nietzsche 
se opuso directamente contraponiendo el vitalismo al pesimis-
mo—, Unamuno (1913), o el autor de este libro (López Corre-
doira 1997b). El pesimismo derivado de la fatalidad tiene como 
base que el mundo es como es y no como nosotros quisiéramos. 
Ese querer no es nuestro, por supuesto, pero de alguna manera 
nos enfrenta al mundo en un duelo “deseo vs. realidad”. 

Con todo, es muy sutil la diferencia entre fatalistas optimis-
tas y fatalistas pesimistas, a pesar de estar aparentemente en-
frentados. En términos algo literarios podría explicarse como 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

282

que todo amor conlleva un odio y viceversa; o que todo dolor 
tiene algo de placer y viceversa. Quienes abrazan el fatalismo 
también reconocen cierto pesimismo aunque a veces sus pala-
bras digan lo contrario. Así, cabe reconocer en Nietzsche esa 
resignación dolorosa ante el mundo que resulta insuperable. El 
amor a ese dolor—al igual que el apasionamiento por un indivi-
duo de otro sexo que nos produce tensiones, desgarramientos y 
sufrimientos—tiene un cierto atractivo, y de ahí conjeturo que 
debe existir una razón psicológica para la existencia de pensa-
dores fatalistas. El concepto de “dolor” referido abarca concep-
ciones mucho más abstractas que aquellas referidas en el maso-
quismo. Sería largo extenderse sobre este concepto de dolor—
intelectual más que físico—, y que derivaría en discusiones de 
carácter estético, tratando de la influencia desde los orígenes de 
la tragedia en occidente en los tiempos de los griegos sobre la 
forma de entender la cultura, el arte, la filosofía, etc. en relación 
con la represión asociada a la virtud. Simplemente, apunto hacia 
una posible dirección psicológica y/o sociológica que requiere 
un estudio aparte.

En Nietzsche, el fatalismo se distancia de lo que él llama fa-
talismo turco (Nietzsche 1879, afor. 61), en el que el hombre 
doblega la cabeza ante el futuro que no puede cambiar. Al con-
trario, Nietzsche mira el destino con toda entereza y lo asume 
con plena vitalidad. Cree en la lucha del hombre, pero asume 
totalmente su destino fatal rechazando los principios que sopor-
tan la idea del libre albedrío, pues “tales principios no son más 
que un conjunto de ideas mitológicas muy singulares; y la ga-
llina que los ha empollado estaba muy lejos de la realidad 
cuando ponía sus huevos” (Nietzsche 1879, afor. 23). Es el 
nihilismo114 implícito en la fatalidad el que origina que el hom-
bre pueda pretender crearse a sí mismo y su sistema de valores. 
Ya no es necesario arrodillarse ante un orden, y la sumisión 

                                                          
114Se trata de un nihilismo porque carece de valores morales, se corresponde 

a la muerte de Dios y de todo orden moral. Es en este sentido, entre los diver-
sos propuestos por Nietzsche, al que se refiere aquí la palabra “nihilismo”. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

283

aparente de lo fatal no es sino una vía abierta para hacer lo que 
queramos, aunque ese querer no sea nuestro. Es una liberación, 
en cierta medida. Nuestro conocimiento de que la naturaleza es 
voluntad de poderío que brota por doquier en todo ser vivo, nos 
impele a incorporarnos en la fusión con aquélla a través del 
asentimiento de los instintos más básicos de la dominación 
humana.

La negación del libre albedrío, que desploma una buena par-
te de los sistemas filosóficos habidos y por haber, no es el fin 
del pensamiento, no es la destrucción de los sueños humanos. 
Todo lo contrario. Es el comienzo, el comienzo de un pensa-
miento que eleva al hombre más allá de sus propias estrellas. Es 
el camino hacia la creación sin límites. Es el sueño eterno que 
confunde la vida con la muerte, el ser con el no-ser. Al fin, seres 
humanos, alcanzaremos la inmortalidad anhelada. 

Sección 8: AMOR FATI. ASÍ SEA.

Creado el cielo y las estrellas, creadas las bestias y de entre 
aquéllas la más temible—homo sapiens sapiens—, ha de dotar-
se al cosmos del orden que lo sujete, de leyes que lo gobiernen. 
El geniecillo juguetón ya tiene su pequeño teatro y sus muñecos 
de trapo, ¿qué le faltan sino los hilos con los que hacer danzar 
las marionetas? ¡Oh, fatum!

La oscura escena del inmenso vacío es de luces y sombras 
repleta en astros fríos e incandescentes. Orbitan planetas en su 
danza alrededor del fuego estelar, danzan miríadas de estrellas 
en torno a la hoguera del centro galáctico. Nacen del gas y del 
polvo y en polvo y gas mueren entre hundimientos y eclosiones, 
entre colores estivales y tinieblas invernales. Movimiento hay 
en el escenario en virtud del guión representado por la materia. 
¿Quién desea su devenir, quién baila al son de “Harmonia 
Mundi”? ¡Oh, fatum!



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

284

Como en una tormenta, el trueno y el rayo, Señores altivos 
del bosque sombrío, dominan desde lo alto, y el viento y la llu-
via impelen al refugio. Criaturas pequeñas, hormiguitas desde 
las alturas, corren, sí, corren despavoridas, huyen de la tempes-
tad que baja de las montañas. Fuerte el temor acelera sus cora-
zones, gobierna sus voluntades, y arrastra lejos del dolor. Como 
en una tormenta, ¡oh, fatum!

Pesadumbre, tormento, carga Atlas con el mundo, condena-
do a soportar su peso. Lleva cada cual su cruz, su destino gra-
bado en sangre, en pasión. Pasiones arrastra la vida, que no ra-
zones. El temblor del cosmos, Voluntad, agita nuestras 
conciencias, nuestro querer, y nos condena a sufrir el sin sentido 
de las sinrazones. Deseo vago, incierto, querer que no se extin-
gue hasta la extenuación, cada pequeño dios cae con su vida, 
dobla la columna hundido en su lastre. Doblega el anciano áni-
ma por el camino que lo ha consumido en dura faena. Alza el 
joven intrépido su pecho contra su sino, mas de nada sirve la 
lucha, pues siempre tú has de ganar ¡oh, fatum!

Oscuro señor cuyo nombre temen, sombra de las tinieblas, 
tuyo es el mal en este infierno. Ahh... pero esplendor en los 
mundos alzas, son tus intenciones puras y transparentes, blanca 
luz mana de tus formas en nombre de la bondad del cielo. Gi-
gante, coloso de fuertes pies, todos somos tus hijos devorados. 
Tú caminas y el mundo y la historia avanzan contigo. También 
tú eres errante vagabundo en la noche, también se pierde tu mi-
rada en el horizonte sin fin. ¿Adónde nos llevas, oh, fatum? 

Nada está escrito, la sabiduría se improvisa. No hay oráculo 
que dé certeza a la incertidumbre en los cuantos de tu acción. 
Desde el principio de los tiempos se halla la materia en turbu-
lenta revolución, en caos frenético que desconoce su fin. La 
novela del cosmos se crea a cada momento, hay un pasado cier-
to pero no un futuro cierto. Escribe el artista inspirado, delinea 
los contornos al tiempo que los observa. Nuevas notas en el 
pentagrama llenan el tejido armónico. Escribe inspirado por las 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

285

musas de la fortuna, la obra se representa al tiempo que se crea. 
Crea, crea, ¡oh, fatum!

Irrevocables caen tus órdenes como una sombra que desde la 
lejanía se aproxima. Como la noche sigue al día, como el ocaso 
proyecta largos halos oscuros hasta el horizonte, ¡sombra! , lle-
gas tú desde la eternidad hasta nuestros cuerpos, dando vida, 
amanecer del bosque dormido, impulso a savia y sangre de 
plantas y animales, aguas subterráneas y manantiales de super-
ficie fluyen a un ritmo: fatum. 

Los enfermos lloran por tus designios, de los dementes cul-
pan a tu sinrazón. A los adictos llaman de voluntad arrebatada, 
y a los amantes locos en la pasión engendrada. ¡Ay! , ¿mas no 
somos todos enfermos de adicciones, dementes en las pasiones 
de nuestros amores? Tuyos los designios, tuya la sinrazón, vo-
luntad arrebatada por la pasión. Mismidad del Ser: fatum. 

Los imperios nacen y perecen, la historia avanza para su glo-
ria y su perdición. En mal momento tal cual presente, caminan 
los pueblos hacia su destrucción, conscientes de su decadencia, 
sin poder detener su caída, atracción fatal. En tiempos de luz 
florecen los jardines de palacio, embelleciendo las piedras de la 
civilización. Designios del fatum. 

Veo un florecer en el cosmos, fatum es naturaleza, savia que 
riega cada rama, cada hoja. Veo un florecer, y el Universo se 
hizo sueño del orden, vivencia de la razón, luz en la oscuridad, 
sabiduría en sí misma. Se crearon los cielos y la tierra, las plan-
tas y las bestias, y un mono desnudo se alzó entre éstas, levantó 
la vista al infinito y lloró enternecido por la feliz idea, pues vio 
que aquello era bueno, era bello. Hágase en mí tu fuego—
dijo—, y la ciencia del hombre penetró los fuegos fatuos de has-
ta las galaxias más lejanas. Y el hombre quiso ser naturaleza, 
quiso ser sabio como ella, mas aquélla contestó: todo en mí es 
lucha, y no alcanzaréis vosotros la verdad sino en sufrimientos; 
todo en mí es amor, y no seréis dignos de mi abrazo caluroso si 
no amáis como yo lo hago: amor fati. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

286

Al fin, seres humanos, alcanzaréis la inmortalidad anhelada, 
os despojaréis de vuestras vestiduras y será el cosmos vuestra 
nueva piel. Fundidos a la eternidad, ligados a la incertidumbre 
del azar y las certezas de lo necesario, naturaleza es nuestra al-
ma, siempre y en todo lugar, por los siglos de los siglos en la 
inmensidad. Amamos nuestro destino y nuestro destino nos 
ama. Siervos seremos amos, pequeños seremos grandes. Los 
últimos serán como los primeros, pues todo es un juego de la 
materia y todos participamos por igual. Fraternidad con el her-
mano cielo y la hermana tierra. Una sola familia unida por el 
amor fati. 

Cae la lluvia mustia sobre el lago, se enrojece el viejo árbol 
y el gris del cielo canta la llegada del otoño. No estés triste, flor, 
pues retornarán las luces de los pétalos y el verdor de la prima-
vera. Todo va, todo viene, todo gira en un eterno retorno del 
destino. Aciago devenir parécele al hombre su muerte, hojas 
que caen, mas el viejo árbol vive, y si éste yace, el bosque per-
vive, y si éste desaparece... ¡ah! , confiad en la sabia naturaleza: 
otras luces brillarán bulliciosas y cantarán el himno “Amor fa-
ti”.

Las aguas frescas del manantial fluyen, fluyen... entre esco-
llos y socavones, caen por la ladera desde las altas cumbres. 
Libres discurren en su destino marcado reflejando el tintinear de 
las estrellas en la noche y hundiéndose en la luz del día, cayen-
do grávidas a su océano. En los mares la embarcación sin rum-
bo, sin timón. Gobierna el azar de las olas y el viento la direc-
ción del viejo casco de madera. Perdido en el infinito, en busca 
de la playa a que poder arribar. Perdido en nuestros sueños, 
buscamos nuestro paraíso lejano: las arenas doradas bajo el Sol 
y las palmeras. Sedientos y rodeados de agua, inmersos en el 
tiempo y ansiosos de que llegue el momento de hundirnos para 
siempre en tu corazón, amor fati. 

En los remansos de tus brazos, amada inmortal, en la paz de 
tu silencio, fluye el río de la vida, canto dulce y sosegado. Nada 
importa, nada va más allá de tus designios; indiferencia total y 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

287

absoluta. A la naturaleza, sin emoción, brinda el anhelo humano 
el sentimiento trágico de la existencia, mas dulce, amada mía, 
dulce es la vida como la mar en calma tras un día de tormenta. 
Olas que llegan bramando desde la lejanía y dejan su murmullo 
apagándose al irse. Cenizas en el otoño, hojas amarillentas, car-
tas al amor perdido: fatum que nunca su meta alcanza, el Ser 
prosigue su marcha. Caballo que trota sin descanso hasta morir; 
fuerte el corazón terrestre de quien cansado sigue caminando, 
perdido sigue buscando, y sin libre albedrío sigue queriendo. 

Escrito está en las estrellas—decían los antiguos. No, escri-
tas llevamos las estrellas en el alma, y sus luces y sus sombras 
alimentan la vorágine del fatum que nos arrastra. Así sea. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

289

REFERENCIAS

Acton (Lord), 1858, Mr. Buckle’s Thesis and Method. Reproducido en 
inglés en: W. McNeill, ed., 1967, Essays in the Liberal Interpretation of 
History, Chicago, pp. 3-21. 

Adler M. J., ed., 1973, The idea of freedom. A Dialectical Examina-
tion of the Conceptions of Freedom, Greenwood Press, Westport. 

Albert D. Z., 1992, Quantum Mechanics and Experience, Harvard 
University Press, Harvard. 

Albert D. Z. y Loewer B., 1988, “Interpreting the many worlds inter-
pretation”, Synthese, 77, 195.

Alegre Gorri A., 1995, Estudios sobre los presocráticos, Anthropos, 
Barcelona.

Alvargonzález D., 1996, “El darvinismo visto desde el materialismo 
filosófico”, El Basilisco, 20, pp. 3-46. 

Arana J., 2001, Materia, Universo, Vida, Tecnos, Madrid. 
Arana J., 2002, “La libertad, frente a la necesidad y el azar”, manus-

crito.
Arbib M. A., 1964, Brains, machines and mathematics, McGraw-Hill, 

New York. Traducido al español en: 1987, Cerebros, Máquinas y Mate-
máticas, Alianza, Madrid. 

Aristóteles. Traducido al español en: 1997, Física, CSIC, Madrid. 
Aronowitz S., 1988, Science as Power: Discourse and Ideology in 

Modern Society, University of Minnesota Press, Minneapolis. 
Artigas M., 1992, Razón, ciencia y fe, Palabra, Madrid. 
Aspect A., Grangier P. y Roger G., 1981, “Experimental Tests of Re-

alistic Local Theories via Bell’s Theorem”, Physical Review Letters,
47(7), pp. 460-463. 

Atkins P. W., 1995, “The limitless power of science”, en: Cornwell J., 
ed., Nature’s imagination. The frontiers of scientific vision, Oxford Uni-
versity Press, Oxford, p. 122. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

290

Atmanspracher H. y Primas H., 1997, “The Hidden Side of Wolfgang 
Pauli”, Journal of Scientific Exploration, 11(3), pp. 369-386. 

Ayala F. J., 1983, “Biology and Physics: Reflections on Reduction-
ism”, en: Van der Merwe A., ed., Old an new questions in Physics, Cos-
mology, Philosophy and Theoretical Biology, Plenum Press, New York, 
pp. 525-534. 

Ayala F. J., 1996, “El prodigio de la evolución”, Muy especial, 27 (El
milagro de la evolución), 16. 

Azorín. Reproducido en: 1989, La voluntad, Castalia, Madrid. 
Baars B. J., 1988, A cognitive theory of conciousness, Cambridge 

University Press, Cambridge. 
Baars B. J., 1994, “A thoroughly empirical approach to conciousness”, 

Psyche, 1(6).
Baars B. J., 1995, “Can Physics Provide a Theory of Consciousness?”, 

Psyche, 2(8). 
Bargour I. G., 1988, “Ways of relating science and theology”, en: 

Russell R. J., Stoerger W. R., Coyne G. U., eds., A common quest for un-
derstanding, Vatican Observatory, Rome. 

Barklow T. y Perl M., 1990, “Elementary particle physics”, en: 
Meyers R. A., ed., Encyclopedia of modern physics, Academic Press, San 
Diego (California), pp. 171-204. 

Barlow H. B., 1972, “Single units and sensation: a neuron doctrine for 
perceptual psychology?”, Perception 1, 371-394. 

Barnett M. P., 1987, en: Carter F., ed., Proceedings of the Third Mo-
lecular Electronic Device Conference, Naval Research Laboratory, Wash-
ington.

Barrett C., ed., 1966, L. W. Wittgenstein: Lectures and Conversations,
University of California Press, Berkeley. 

Bass L., 1975, “A quantum mechanical mind–body interaction”, 
Foundations of Physics, Vol. 5(1), p. 159. 

Batterman R. W., 1991, “Randomness and probability in dynamical 
theories: on the proposals of the Prigogine school”, Phil. of Sci., 58, 241. 

Baudrillard J., 1992, L’Illusion de la Fin, Galilée, Paris. 
Beck W. S., 1960, The Riddle of Life, Essay in Adventures of the 

Mind, Alfred A. Knopf, New York. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

291

Beck F. y Eccles J. C., 1992, “Quantum aspects of conciousness and 
the role of conciousness”, Proc. Nat. Acad. Sci., 89, 11357. 

Belincourt T., Buhrman R., Maple B. y Varma C., 1986, “Low-
Temperature Physics”, en: Condensed-Matter Physics, cap. 8, National 
Acedemy Press, Washington. 

Bell A. E., 1961, Newtonian science, Edward Arnold, London. 
Bell J. S., 1965, Physics, 1, 195. 
Bell J. S., entrevista, 1986; Davies P. C. W., Brown J. R., eds., The

Ghost in the Atom, Cambridge University Press, Cambridge, p. 47. 
Bell J. S., 1987, “Bertlmann’s Socks and the Nature of Reality”, en: 

Speakable and Unspeakable in Quantum Mechanics, Cambridge Univer-
sity Press, Cambridge, pp. 139-158. 

Bergson H., 1907, L’Évolution Créatrice, F. Alcan, París. Traducido 
al español en: 1985, La evolución creadora, Espasa-Calpe, Madrid. 

Berkeley G., 1713, Three dialogues between Hylas and Phylonous.
Traducido al español en: 1963, Tres diálogos entre Hilas y Filonous,
Aguilar, Buenos Aires. 

Birkhoff G. y Neumann J. von, 1936, “The Logic of Quantum Me-
chanics”, Annals of Mathematics, 37, 823-843. 

Blackmore J., ed., 1995, Ludwig Boltzmann. His later life and phi-
losophy, 1900-1906, Kluwer, Dordrecht. 

Bodian D., 1962, “The generalized vertebrate neuron”, Science, 137, 
323-326.

Bohm D., 1951, Quantum theory, Prentice-Hall, New York. 
Bohm D., 1952, “A suggested interpretation of the quantum theory in 

terms of hidden variables I and II”, Physical Review, 85, 166. 
Bohm D., 1957, Causality and chance in modern physics, Routledge 

& Kegan Paul, London. 
Bohm D., 1981, Wholeness and the implicate order, Routledge & Ke-

gan Paul, London-Boston. Traducido al español en: 1988, La totalidad y 
el orden implicado, Kairós, Barcelona. 

Bohm D. y Hiley B. J., 1993, The Undevided Universe: An Ontologi-
cal Interpretation of Quantum Mechanics, Routledge. 

Bohr N., 1928, “Das Quantenpostulat und die neuere Entwicklung der 
Atomistik”, Naturwiss., 216, 245. Traducido al inglés en: 1928, “The 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

292

Quantum Postulate and the Recent Development of Atomic Theory”, Na-
ture 121, 580. 

Bohr N., 1935, “Can quantum–mechanical description of physical re-
ality be considered complete?”, Physical Review, 48, 696. Reimpreso en: 
Wheeler J. A., Zurek W. H., eds., 1983, Quantum theory and measure-
ment, Princeton University Press, Princeton. 

Bohr N., 1958, Atomic Physics and Human Knowledge, Wiley, New 
York. Traducido al español en: 1964, Física atómica y conocimiento 
humano, Aguilar, Madrid. 

Bohr N., 1963, Essays 1958/1962 on Atomic Physics and Human 
Knowledge, Wiley, New York. Traducción al español: 1970, Nuevos en-
sayos sobre física atómica y conocimiento humano, Aguilar, Madrid. 

Boltzmann L., 1899, “Über die Grundprinzipien und Grundgleichun-
gen der Mechanik”, en: 1905, Populäre Schriften, Barth, Leipzig. 

Boltzmann L., 1900 y 1902, en: 1903, Über die Principien der Me-
chanik: Zwei akademische Antristtsreden, S. Hirzel, Leipzig. Traducido al 
español en: 1986, “Sobre los principios de la mecánica”, en: Escritos de 
mecánica y termodinámica, Alianza, Madrid. 

Boltzmann L., 1904, conferencia, en: 1905, Populäre Schriften, Barth, 
Leipzig, ensayo 19. Traducido al español en: 1986, “Sobre la mecánica 
estadística”, en: Escritos de mecánica y termodinámica, Alianza, Madrid. 

Bourdin, 1870, “Théorie de la statistique et application des donnés sta-
tistiques”, en: Compte Rendu de la septième session du Congrés interna-
tional de statistique, La Haya, p. 33. 

Bramhall J., 1655, A defence of True Liberty. Reproducido en: 1977, 
Garland Pub., New York. 

Bricmont J., 1996, “Science of Chaos or Chaos in Science?”, Physi-
calia Magazine, 17, pp. 159-208. Reproducido en: 1996, The flight from 
Science and Reason, Gross P. R., Levitt N., Lewis M. W., eds., Annals of 
the New York Academy of Sciences, 775, pp. 131-175. 

Broncano F., 2000, “Determinismo libertario”, manuscrito. 
Buckler H. T., 1847, History of Civilization in England. Reimpreso en 

1913, New-York. 
Büchner L., 1855. Traducido al español en: 1905, Fuerza y materia. 

Estudios populares de historia y filosofía naturales, F. Sempere y Comp., 
Valencia. Reproducido en: 1999, Fundación Gustavo Bueno, Oviedo. 

Bueno G., 1990, Materia, Pentalfa, Oviedo. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

293

Bueno G., 1995, ¿Qué es la ciencia?, Pentalfa, Oviedo. 
Bueno G., 1996, El sentido de la vida, Pentalfa, Oviedo. 
Bullock T., 1958, “Evolution of neurophysiological mechanisms”, en: 

Roe A, Simpson G. G., eds., Behavior and Evolution, Yale University 
Press, New Haven. 

Bunge M., 1973, Philosophy of Physics, Reidel Publishing Company, 
Dordrecht. Traducido al español en: 1978, Filosofía de la física, Ariel, 
Barcelona.

Bunge M., 1981, Materialismo y ciencia, Ariel, Barcelona. 
Callen H. B., 1960, Thermodynamics. An introduction to the physical 

theories of equilibrium thermostatics and irreversible thermodynamics,
Jonh Wiley & Sons, New York, cap. 10. 

Calude C., Campbell D. I., Svozil K. y Stefanescu D., 1994, “Strong 
Determinism vs. Computability”, preprint electrónico de arXiv.org 
(U.S.A.), quant-ph/9412004. 

Calvin M., 1956, “Chemical Evolution and the Origin of Life”, 
American Scientist, 44, pp. 248-263. 

Campbell K., 1984, Body and Mind, Doubleday, New York. 
Capra F., 1975, The Tao of Physics, Shambhala, Boulder (Colorado). 

Traducido al español en: 1984, El Tao de la física, Carcamo, Madrid. 
Carnap R., 1966, Philosophical foundations of physics; an introduc-

tion to the philosophy of science, Basic Books, New York. Traducido al 
español en: 1969, Fundamentación lógica de la física, Editorial Sudame-
ricana.

Casini P., 1969, L’Universo-macchina, Laterza, Bari (Italia). Traduci-
do al español en: 1971, El Universo máquina, Martínez Roca, Barcelona. 

Cioran E. M., 1949, Précis de décomposition, Gallimard. Traducido al 
español en: 1997, Breviario de podredumbre, Taurus, Madrid. 

Clauser J. F. y Shimony A., 1978, “Bell’s Theorem: Experimental 
Tests and Implications”, Rep. Prog. Phys., 41, 1881. 

Cochran A. A., 1971, “Relationships between quantum physics and 
biology”, Foundations of Physics, Vol. 1(3), p. 235. 

Cohen-Tannoudji C., Diu B. y Laloë F., 1977, Quantum mechanics,
John Wiley & Sons., London-New York, cap. 3. 

Compton A. H., 1935, The freedom of man, Yale University Press, 
New Haven. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

294

Compton A. H., 1981, “Reinventing the philosophy of Nature”, Re-
view of Metaphysics, p. 3. 

Comte A., 1842, Cours de philosophie positive, Paris. Traducido al 
español en: 1987, Curso de filosofía positiva. Augusto Comte, Magisterio, 
Madrid.

Crane T. y Mellor D. H., “There is no Question of Physicalism”, 
Mind, 99, pp. 185-206 

Crick F., 1994, The Astonishing Hypothesis: The Scientific Search for 
the Soul, Simon and Schuster, London. Traducido al español en: 1994, La
búsqueda científica del alma, Debate, Madrid. 

Crick F. y Koch C., 1990, “Towards a neurobiological theory of con-
ciousness”, Seminars Neurosc., 2, 263-275. 

Cudworth R., 1678, The True Intellectual System of the Universe. Re-
producido en: 1978, Garland Pub., New York. 

Currier R. D. y Crowell M. C., eds., 1992, 1992 Yearbook of Neurol-
ogy and Neorosurgery, Mosby, St. Louis. 

Cytowic R. E., 1981, “The long ordeal of James Brady”, New York 
Times Magazine, 27-10-1981. 

Chernyshevsky N. G.. Traducido al inglés en: 1935, “The Anthropo-
logical Principle in Philosophy”, Selected Philosophical Essays, Moscú. 

Chomsky N., 1959, “Review of Skinner’s ‘Verbal behaviour’ ”, Lan-
guage, 35. 

Chopra D., 1989, Quantum Healing: Exploring the Frontiers of 
Mind/Body Medicine, Bantam, New York. Traducido al español en: 1992, 
La curación cuántica, Plaza & Janés, Barcelona. 

Churchland P. M., 1989, A Neurocomputational Perspective. The Na-
ture of Mind and the Structure of Science, MIT Press, Cambridge (Massa-
chusets).

Churchland P. M. y Churchland P. S., 1995, “Intertheoretic reduction: 
a neuroscientist’s field guide”, en: Cornwell J., ed., Nature’s imagination. 
The frontiers of scientific vision, Oxford University Press, Oxford, p. 122. 

Dalí S., 1986, “El enigma estético”, en: Wagensberg J., ed., Proceso
al azar, Tusquets, Barcelona, p. 9. 

Damasio A. R., 1996, El error de Descartes, Crítica, Barcelona. 
Damasio A. R. y Hoesen G. W. van, 1983, “Emotional disturbances 

associated with focal lesions of the limbic frontal lobe”, en: Heilman K. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

295

M., Satz P., eds., Neuropsychology of Human Emotion, Guilford Press, 
New York. 

Daneri A., Loinger A. y Prosperi G. M., 1962, “Quantum theory of 
measurement and ergodicity conditions”, Nuclear Physics, 33, 297. 

Darwin Ch., 1859, On the origin of species by means of natural selec-
tion, or, The preservation of favoured races in the struggle for life. Tradu-
cido al español en: 1985, El origen de las especies, EDAF, Madrid. 

Darwin Ch., 1871, The descent of man, and selection in relation to 
sex. Traducido al español en: 1994, El origen del hombre, M. E. editores, 
Madrid.

Davidson D., 1963, “Actions, Reasons and Causes”, Journal of phi-
losophy, 60, pp. 685-700. 

Davisson C. J. y Germer L. H., 1927, Phis. Rev. 30, 705. 
Dawkins R., 1995, River Out of Eden, Weidenfeld & Nicolson, Lon-

don.
Debray R., 1996, “L’incomplétude, logique du religieux?”, Bulletin de 

la societé française de philosophie, 90, pp. 1-35. 
Decker P. de y Meenen M. van, 1848, “De l’influence de libre arbitre 

de l’homme sur les faits sociaux”, Nouveaux mémoires de l’academémie 
royale des sciences et belles-lettres de Bruxelles, 21, pp. 69-92 y 93-112 

Deeke L., Grötzinger B. y Kornhuber H. H., 1976, “Voluntary finger 
movements in man: cerebral potentials and theory”, Biol. Cybernetics, 23, 
99.

Delbrück M., 1978, “Mind from matter?”, en: The Nature of Life,
1977 Nobel Conference Report, University Park, Baltimore, Maryland. 

Deleuze G. y Guattari F., 1991, Qu’est-ce que la philosophie?, Ed. de 
Minuit, Paris. 

Dennett D. C., 1985, Elbow Room, The MIT Press, Cambridge. 
Dennett D. C., 1995, Darwin’s Dangerous Idea, Simon & Schuster, 

New York. 
Descartes R., 1641, Meditationes de prima philosophia, París. Tradu-

cido al español en: 1977, “Meditaciones acerca de la filosofía primera en 
las cuales se demuestra la existencia de Dios, así como la distinción real 
entre el alma y el cuerpo del hombre”, en: Meditaciones metafísicas con 
objeciones y respuestas, Alfaguara, Madrid. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

296

d’Espagnat B., 1979, “The Quantum Theory and Reality”, Scientific
American 241(11), 128. 

Devillers Ch. y Chaline J., 1989, Evolution: an evolving theory,
Springer-Verlag, Berlin/New York. Traducido al español en: 1993, La
teoría de la evolución. Estado de la cuestión a la luz de los conocimientos 
actuales, Akal, Madrid. 

Dimond S. J., 1977, “Evolution and lateralization of the brain: con-
cluding remarks”, Annals New York Academy of Sciences, 299, 477-501. 

Dmitriyev V. P., 2002, “Mechanical analogy for the wave-particle: he-
lix on a vortex filament”, J. A. M., 2(5), p. 241. 

Dobzhansky T., 1937, Genetics and the Origin of Species, Columbia 
University Press, New York. Traducido al español en: 1997, Genética y el 
origen de las especies, Círculo de Lectores, Barcelona. 

Dobzhansky T., 1955, Evolution, Genetics and Man, John Wiley, 
Nueva York. 

Domínguez A., 1995, Baruch de Spinoza, Ediciones del Orto, Madrid. 
Dostoievski F. M. Traducido al español en: 1987, Los hermanos Ka-

ramázov, Cátedra, Madrid. 
Eccles J. C., 1973, The Understanding of the Brain, McGraw Hill, 

New York. 
Eccles J. C., 1975, Facing Reality, Springer-Verlag, New York-

Heidelberg.
Eccles J. C., 1977, “Evolution of the brain in relation to the develop-

ment of the self-concious mind”, Annals New York Academy of Sciences,
299, 161-179. 

Eccles J. C., 1986, “Do mental events cause neural events analogously 
to the probability fields of quantum mechanics?”, Proc. Roy. Soc. Lond. 
B, 227, 411-428. 

Eccles J. C., 1989, Evolution of the Brain: Creation of the Self,
Routledge, Chapman & Hall, New York. 

Eccles J. C., 1992, “Evolution of conciousness”, Proc. Natl. Acad. Sci. 
USA, 89, pp. 7320-7324. 

Eccles J. C., 1994, How the Self controls its Brain, Springer-Verlag, 
Berlin.

Eddington A. S., 1932, “The decline of determinism”, Mathematical
Gazette, 16, 66. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

297

Efron R., 1967, “The duration of the present”, Annals NY Acad. Sc.,
138, 367 

Einstein A., Podolski B. y Rosen N., 1935, “Can quantum-mechanical 
description of physical reality be considered complete?”, Phys. Rev., 47, 
777. Reimpreso en: Wheeler J. A., Zurek W. H., eds., 1983, Quantum
theory and measurement, Princeton University Press, Princeton, p. 138. 

Elorduy E., 1972, El estoicismo, Gredos, Madrid. 
Elredge N., 1985, “Evolutionary Tempos and Modes: A Paleontologi-

cal Perspective”, en: Godfrey L. R., ed., What Darwin Began: Modern 
Darwinian and Non-Darwinian Perspectives on Evolution, Allyn and 
Beacon, Newton (MA), pp. 113-137. 

Engels F., 1878, Dialektik der Natur. Traducido al español en: Dialéc-
tica de la Naturaleza, Vosa, Madrid. 

Epstein P., 1945, “The reality problem in quantum mechanics”, 
American Journal of Physics, 1, 127. 

Escohotado A., 1999, Caos y Orden, Espasa Calpe, Madrid. 
Fasol-Boltzmann I. M., ed., 1990, Ludwig Boltzmann Principen der 

Naturfilosofie, Springer-Verlag, Berlin. 
Fernández Fernández A., 1975, Filosofía de la libertad. I. Diálogo 

con N. Hartmann, CECA (Confederación Española de Cajas de Ahorros), 
Madrid.

Fernández Rañada A., 1982, “Determinismo y caos en las leyes físi-
cas”, en: Actas del I Congreso de teoría y metodología de las ciencias,
Oviedo.

Fernández Rañada A., 2000, “Del caos posmoderno”, Revista de li-
bros, 40, p. 33. 

Ferrater Mora J., 1994, Diccionario de filosofía, Ariel, Barcelona. 
Fetzer J. H., 1988, “Probabilistic metaphysics”, en: Fetzer J. H., ed., 

Probability and Causality, Reidel, Dordrecht, pp. 109-132. 
Feyerabend P. K., 1962, “Problems in Microphysics”, en: Frontiers of 

Science and Philosophy, University of Pittsburgh Press, Pittsburgh, p. 
193.

Feynman R. P., Leighton R. B. y Sands M., 1965, The Feynman Lec-
tures on Physics, Quantum Mechanics, Vol. III, Addison-Wesley, Massa-
chusetts. Traducido al español en: 1987, Feynman, Física, Vol. III: 
Mecánica cuántica, Addison-Wesley Iberoamericana, Wilmington 
(Delaware).



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

298

Ficker A., 1875, “Quetelet Nekrolog”, Statistiche Monatschrift, 1, 6. 
Forman P., 1971, “Weimar Culture, Causality, and Quantum Theory, 

1918-1927: Adaptation of German Physicists and Mathematicians to a 
Hostile Intellectual Environment”, Historical Studies in Physical Sci-
ences, 3, pp. 1-115. 

Foss J. E., 1995, “Materialism, reduction, replacement, and the place 
of consciousness in science”, The Journal of Philosophy, 92(8), pp. 401-
429.

Fox S. W., 1956, “The Evolution of Protein Molecules and Thermal 
Synthesis of Biochemical Substances”, American Scientist, 44, pp. 347-
359.

Frank P., 1957, Philosophy of Science, Prentice-Hall, Englewood (N. 
J.), cap. 10. 

Frankfurt H., 1982, “Freedom of the will and the concept of a person”, 
en: G. Watson, ed., Free Will, Oxford University Press, Oxford.

Friedman H., ed., 1990, Nuclear Physics, National Academy Press, 
Washington D. C. 

Frölich H., 1975, “The extraordinary dielectric properties of biological 
materials and the action of enzymes”, Proc. Nat. Acad. Sci., 72(11), 4211. 

Fromm E., 1942,The fear of freadom, K. Paul, Trench, Trubner & co., 
London. Traducido al español en: 1986, El miedo a la libertad, Paidós, 
Barcelona.

Galiana Mingot T. de, ed., 1987, Diccionario ilustrado de las cien-
cias, Larousse, Buenos Aires. 

Gallagher R. y Appenzeller T., 1999, “Beyond Reductionism”, Sci-
ence, 284, 79 

Gardner M., 1981, Science. Good, Bad and Bogus, Prometheus Books, 
Buffalo (New York), Capítulo 17. Traducido al español en: 1988, “Teoría 
cuántica y charlatanería”, en: La ciencia. Lo bueno, lo malo y lo falso,
Alianza, Madrid, cap. 17. 

Gebser J., 1973, Ursprung und Gegenwart, DTV, Munich. 
Goldberg G. y Bloom K. K., 1990, “The alien hand sign: localization, 

lateralization and recovery”, Am. J. Phys. Med. Rehabil., 69, 228-238. 
Gómez Pereira, 1554, Antoniana Margarita, Medina del Campo. Tra-

ducido al español en: 2000, Antoniana Margarita, Fundación Gustavo 
Bueno, Oviedo. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

299

Gottman J., 1994, Why Marriages Succeed or Fail, Simon & Schuster, 
New York. 

Gould S. J., 1989, Wonderful Life: The Burgess Shale and the Nature 
of History, W. W. Norton, New York. Traducido al español en: 1991, La
vida maravillosa. Burgess Shale y la naturaleza de la historia, Crítica, 
Barcelona.

Gould S. J., Eight little piggies: reflections in natural history, Norton, 
New York. Traducido al español en: 1994, Ocho cerditos, Crítica (Grijal-
bo), Barcelona. 

Gruber H. E. y Barrett P. H., 1974, Darwin on Man. Together with 
Darwin’s Early and Unpublished Notebooks, Dutton, Nueva York. 

Guattari F., 1992, Chaosmose, Galilée, Paris. 
Gusdorf G., 1962, Signification humaine de la liberté, Payot, Paris. 
Haldane J. B. S., 1934, “Quantum mechanics as a Basis for Philoso-

phy”, Philos. Sci., 1, 78-98. 
Hallie P. O., 1972, “Zeno of Citium”, en: The Encyclopedia of Phi-

losophy, Edwards P., ed., vol. 8, 368, MacMillan and the Free Press, New 
York-London.

Harkness G., 1931, John Calvin, The Man and His Ethics, H. Holt & 
Co., New York. 

Harlow H. F., 1958, “The evolution of learning”, en: Roe A. y Simp-
son G. G., eds., Behavior and Evolution, Yale University Press, New Ha-
ven.

Harre R., 1972, “Pierre Simon De Laplace”, en: The Encyclopedia of 
Philosophy, Edwards P., ed., vol. 4, 391, MacMillan and the Free Press, 
New York-London. 

Hartmann N., 1949, Ethik, 3a. ed., Berlín. 
Hebor J. y Favrholdt D., 1999, “What is a Realistic Understanding of 

Quantum Mechanics”, 11th International Congress of Logic, Methodol-
ogy and Philosophy of Science, Agosto 20-26 de 1999, Cracow (Polonia), 
pp. 1-14. 

Heidegger M., 1949, Von Wessen des Grundes, Frankfurt. 
Heimsoeth H., 1990, Los seis grandes temas de la metafísica occiden-

tal, Alianza, Madrid. 
Heisenberg W., 1927, “Ubër den anschaulichen Inhalt der quanten-

theoretischen Kinematik und Mechanik”, Zeitschrift für Physik, 43, 172. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

300

Traducido al inglés en: Wheeler J. A., Zurek W. H., eds., 1983, “The 
physical content of quantum kinematics and mechanics”, Quantum theory 
and measurement, Princeton University Press, Princeton, p. 62. 

Heisenberg W., 1958, Physics and Philosophy, Harper and Row, New 
York.

Heisenberg W. Traducido al español en: 1959, “El hombre y el áto-
mo”, Rencontrs internationales de Genéve - 1958, ed. Guadarrama, Ma-
drid.

Heisenberg W., 1971, Physics and Beyond, Harper and Row, New 
York.

Heitler W., 1963, Man and science, Basic Books, New York. 
Hessen B. M., 1931, “The Social Roots of the Newton’s Principia”, 

en: Science at the Cross Roads. Papers presented to the International 
Congress of the History of Science and Technology (London, June 29th-
July 3rd 1931), Kniga Ltd., Londres, pp. 151-212. Traducido al español 
en: “Las raíces socioeconómicas de la mecánica de Newton”, en: Huerga 
Melcón P., 1999, La Ciencia en la encrucijada, Pentalfa, Oviedo.

Hobbes T., 1642, De cive, Paris. Traducido al español en: 1993, El
ciudadano, Debate, Madrid. 

Hobbes T., 1654, Of Liberty and Necesity. Traducido al español en: 
1991, Libertad y necesidad y otros escritos, Ed. 62, Barcelona. 

Hofstadter D. R., 1979, Gödel, Escher, Bach: an Eternal Golden 
Braid, Basic Books, New York. Traducido al español en español en: 
1987, Gödel, Escher, Bach, un Eterno y Grácil Bucle”, Tusquets, Barce-
lona.

Honderich T., 1993, How free are you?, Oxford University Press, Ox-
ford. Traducido al español en: 1995, ¿Hasta qué punto somos libres?,
Tusquets, Barcelona. 

Horgan J., 1992. Traducido al español en: 1992, “Filosofía cuántica”, 
Investigación y Ciencia, 192, 70. 

Horgan J., 1994, Scientific American, 271(1), 72. Traducido al español 
en: 1994, “¿Puede explicarse la conciencia?”, Investigación y Ciencia,
216, 70. 

Hull D., 1974, Philosophy of Biological Science, Macmillan, London. 
Hume D., 1748, An Enquiry Concerning Human Understanding. Re-

producido en: 1975, Collier Books, New York. Traducido al español en: 
1994, Investigación sobre el conocimiento humano, Alianza, Madrid. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

301

Hume D., Essay on liberty and necessity.
Huxley T. H., 1874, “On the Hypothesis That Animals are Automata, 

and Its History”. En: 1978, Significant Contributions to the History of 
Psychology, Ser. E. Pysiol. Psych, Robinson D. N., ed., University of 
Publications of America, Washington. 

Huxley T. H., 1895, “The Scientific Aspects of Positivism”, en: Lay
Sermons, Addresses and Reviews, London. 

Iribarne J. V., 1981, La libertad en Kant, Carlos Lohlé, Buenos Aires. 
Jackendoff R., 1987, Conciusness and the Computational Mind, Brad-

ford Books, MIT Press, Cambridge (Massachussets). 
Jacob F., 1977, “Evolution and tinkering”, Science, 196, 1161-1166. 
James W., 1884, “The Dilemma of Determinism”, en: 1915, The Will 

to Believe and Other Essays in Popular Philosophy, New York. 
Jammer M., 1989, The conceptual development of quantum mechan-

ics, American Institute of physics, Woodbury (N. Y.). 
Jaspers K., 1956, Philosophie, Berlín-Heidelberg, cap. VI, pp. 175-

200.
Jensen R. V., 1990, “Chaos”, en: Meyers R. A., ed., Encyclopedia of 

modern physics, Academic Press, San Diego (California), pp. 69-96. 
Johnson-Laird P. N., 1983, Mental Models, Harvard University Press, 

Cambridge (Massachussets). 
Johnson-Laird P. N., 1988, The Computer and the Mind: An Introduc-

tion to Cognitive Science, Harvard University Press, Cambridge (Massa-
chussets).

Jordan P. Traducido al inglés en: 1944, Physics of the twentieth cen-
tury, Philosophical library, New York. 

Jordan P. Traducido al inglés en: 1955, Science and the course of his-
tory, Yale University Press, New Haven. 

Josephson B. D. y Pallikari-Viras F., 1991, “Biological Utilization of 
Quantum Nonlocality”, Foundations of Physics, 21(2), 197. 

Kafatos M. y Nadeau R., 1990, The Conscious Universe, Springer-
Verlag, New York. 

Kant I., 1788, Kritik der praktischen Vernunft, Riga. Traducido al es-
pañol en: 1994, Crítica de la razón práctica, Sígueme, Salamanca. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

302

Kant I., 1926, Reflexionen zur Metaphysik I (texto inédito). Selección 
traducida al español en: 1991, R. Rodríguez Aramayo, ed., Kant. Antolo-
gía, ediciones Península, Barcelona, cap. 5. 

Kant I., 1928, Reflexionen zur Metaphysik II (texto inédito). Selección 
traducida al español en: 1991, R. Rodríguez Aramayo, ed., Kant. Antolo-
gía, ediciones Península, Barcelona, cap. 6. 

Kempermann G., Kuhn H. G. y Gage F. H., 1997, Nature, 386, 493. 
Khayyam O. Traducido al español en: 1994, Rubaiyat, Edicomunica-

ción, Barcelona.
Kim J., 1993, “The Myth of Nonreductive Materialism”, en: Super-

venience and Mind, Cambridge University Press, Cambridge.
Koch C. y Laurent G., 1999, “Complexity and the Nervous System”, 

Science, 284, pp. 96-98. 
Krips H., 1987, The metaphysics of quantum theory, Clarendon Press, 

Oxford.
Kuhn T., 1970, The structure of Scientific Revolutions, 2a. ed., Uni-

versity of Chicago Press, Chicago. 
La Mettrie J., 1749, L’Homme Machine, Leiden. Traducido al español 

en: 1961, El hombre máquina, Universitaria de Buenos Aires, Buenos 
Aires.

Laplace P. S., 1814, Essai philosophique sur les probabilites. Tradu-
cido al español en: 1985, Ensayo filosófico sobre las probabilidades,
Alianza, Madrid. 

LeDoux J. E., 1994, Scientific American, 270(6), 32. Traducido al es-
pañol en: “Emoción, memoria y cerebro”, Investigación y Ciencia, agosto 
1994, 38. 

Leibniz, G. W., 1684. Traducido al español en: 1981, Discurso de Me-
tafísica, Alianza, Madrid. 

Leibniz, G. W. Traducido al español en: 1990, Escritos sobre la liber-
tad, el azar y el destino, Tecnos, Madrid. 

Leibniz, G. W. Reproducido en: 1965, Die philosophischen Schriften,
Gerhardt C. J., ed., Hildesheim, vol. VI, n. 65. 

Lerner E. J., 1991, “The endless flow of time”, “Matter”, The Big 
Bang never happened: a startling refutation of the dominant theory of the 
origin of the universe, Random House, Toronto, caps. 7-8. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

303

Libet B., 1985, “Unconscious cerebral initiate and the role of con-
scious will in voluntary action”, Behavioral and Brain Sciences, 8, 529-
566.

Libet B., 1987, “Are the Mental Experiences of Will and Self-Control 
Significant for the Performance of a Voluntary Act?”, Behavioral and 
Brain Sciences, 10, 783-786. 

Lillie R. S., 1927, “Physical indeterminism and vital action”, Science,
46, 139. 

Liz M., 1997, “Filosofía de la mente: historia, perspectivas, conceptos, 
personajes y algunos problemas”, Arbor, CLVIII, 621, pp. 65-102. 

López Corredoira M., 1997a, “What is research?”, Metaphysical Re-
view, 4(2), 5. Traducido al español en: 2000, “¿Qué es investigar?”, Cien-
cia Digital, 8 

López Corredoira M., 1997b, Diálogos entre razón y sentimiento, Li-
bertarias/Prodhufi, Madrid. 

López Corredoira M., 2004, “Contra la democracia”, Dikaiosyne, 12,

Lucrecio, De rerum natura. Traducido al español en: 1990, La natura-
leza, Akal, Madrid. 

Ludwig K., 1995, “Why the Difference Between Quantum and Classi-
cal Physics is Irrelevant to the Mind/Body Problem”, Psyche, 2(16). 

Luria A. R., 1966, Higher cortical functions in man, Basic Books, 
New York. 

Lutero M., 1525, De servo arbitrio. Reproducido en: 1707, De servo 
arbitrio, Se. Schmidt, Estrasburgo. 

Lyotard J. F., 1979, La condition postmoderne: Rapport sur le sauoir,
Minuit, París. Traducido al español en: 1993, La condición postmoderna,
Planeta-de Agostini, Barcelona. 

Marcer P. J., 1992, “The Conscious Machine and the Quantum Revo-
lution in Information Technology”, Kybernetes, 21(1), pp. 18-22.

Marcuse L., Pessimismus. Ein stadium der reife. Traducido al español 
en: 1956, Pesimismo. Un estado de la madurez, Leviatán, Buenos Aires. 

Margenau H., 1950, The Nature of Physical Reality, McGraw-Hill, 
New York, Capítulo 19. Traducido al español en: La naturaleza de la 
realidad física, Tecnos, Madrid, capítulo 19. 

Margenau H., 1961, Philosophical Perspectives of Modern Science,
Yale University Press, New Haven.

pp. 77-85. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

304

Marina J. A., 1997, El misterio de la voluntad perdida, Anagrama, 
Barcelona.

Masterton R. B., Campbell C. B. G., Bitterman M. E. y Hotton H., 
eds., 1976, Evolution of Brain and Behavior in Vertebrates, Erlbaum, 
Hillsdale (N. J). 

Maxwell J. C. Reproducido en: 1952, Matter and Motion, Dover, New 
York.

Mayr E., 1942, Systematics and the Origin of Species, Columbia Uni-
versity Press, New York. 

McCulloch W. S. y Pitts W., 1943, “A logical calculus of the ideas 
imminent in neural nets”, Bulletin of Mathematical Biophysics, 5, 115-
137.

McLaughlin B., 1993, “The Rise and Fall of British Emergentism”, 
en: Beckermann A, Flohr H., Kim J., eds., Emergence or Reduction?, De 
Gruyter, Berlin. 

Mehra J., 1973, “Quantum Mechanics and the Explanation of Life”, 
American Scientist 61, 722. 

Mill J. S., 1859, On liberty, London. Traducido al español en: 1996, 
Sobre la libertad, Alianza, Madrid. 

Milner R., 1993, The encyclopedia of evolution: humanity’s search for 
its origins, H. Holt and Co., New York. Traducido al español en: 1995, 
Diccionario de la evolución. La humanidad a la búsqueda de sus oríge-
nes, Biblograf, Barcelona. 

Mitchison T. y Kischner M., 1984, “Microtubule assembly nucleated 
by isolated centrosomes” y “Dynamic inestability of microtubule growth”, 
Nature, 312, 232 y 237. 

Molina Fernández F., 2002, Responsabilidad jurídica y libertad. (Una 
investigación sobre el fundamento material de la culpabilidad), Universi-
dad Externado de Colombia, Bogotá. 

Monod J., 1970, Le hasard et la necessité (Essai sur la philosophie 
naturelle de la biologie moderne), Editions du Seuil, Paris. Traducido al 
español en: 1981, El azar y la necesidad. Ensayos sobre la filosofía natu-
ral de la biología moderna, Tusquets, Barcelona. 

Montesquieu Ch. de S., barón de, L’esperit de les lleis, XI (2). Tradu-
cido al español en: 1993, Del espíritu de las leyes, Altaya, Barcelona, 
libro XI, 2. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

305

Moore G. E., 1912, Ethics, Londres. Traducido al español en: 1989, 
Ética, Labor, Barcelona. 

Morris D., 1994, The Human Animal, BBC, London. 
Mulhauser G. R., 1995, “On the End of a Quantum Mechanical Ro-

mance”, Psyche, 2(19). 
Nagel E., 1961, The Structure of Science, Harcourt, Brace and World, 

New York. 
Nanopoulos D. V., 1995, “Theory of brain function, quantum mechan-

ics and superstrings”, versión ampliada de la charla en los congresos XV
Brazilian National Meeting on Particles and Fields, Angra dos Reis (Bra-
sil), 4-8 Octubre 1994 y Physics without frontiers Four Seas Conference,
Trieste (Italia), 25 Junio-1 Julio 1995. Preprint electrónico de arXiv.org 
(U.S.A.), hep-ph/9505374 

Neumann L., 1871, “Zur Moralstatistik”, Preussische Jahrbücher, 27, 
223.

Neumann J. von, 1932, Mathematische Grundlagen der Quanten-
mechanik, Springer-Verlag, Berlin. Traducido al inglés en: 1955, Mathe-
matical foundations of quantum mechanics, Princeton University Press, 
Princeton.

Newton I., 1687, Principia. Traducido al español en: 1987, Principios
matemáticos de la filosofía natural, Alianza, Madrid. 

Nicolis G. y Prigogine I., 1987, Die Erforschung des Komplexen. Auf 
dem Weg zu einem neuen Verständnis der Naturwissenschaften, R. Piper 
GmbH & Co. KG, München. Traducido al español en: 1994, La estructu-
ra de lo complejo, Alianza, Madrid. 

Nietzsche F., 1879. Traducido al español en: 1994, El caminante y su 
sombra, M. E. editores, Madrid. 

Nietzsche F., 1901. Traducido al español en: 1981, La voluntad de 
poderío, EDAF, Madrid. 

Niven W. D., ed., 1890, Scientific Papers of James Clerk Maxwell,
Cambridge.

Nogushi J. y Hayakawwa T., 1954, Journal of the American Chemical 
Society, 76, pp. 2846-2848. 

Nozick R., 1981, Philosophical Explanations, Belknap Press, Cam-
bridge (MA). 

Ojemann G. A., 1990, “Organization of language cortex derived from 
investigations during neurosurgery”, Sem. Neurosc., 2, 297-305. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

306

Oparin A. I., 1938, The Origin of Life, Macmillan, New York. 
Oppenheim P. y Putnam H., 1958, “Unity of Science as a Working 

Hypothesis”, en: H. Feigl, M. Scriven y G. Maxwell, eds., Minnesota
Studies in the Philosophy of Science: Volume II, University of Minnesota 
Press, Minneapolis, MN, pp. 3-36. 

Pacho J., 1995, ¿Naturalizar la razón?, Siglo ventiuno, Madrid. 
Pascal B., 1655, Pensées. Traducido al español en: 1996, Pensa-

mientos, Alianza, Madrid. 
Penfield W. y Perot P., 1963, “The Brain’s Record of Auditory and 

Visual Experience. A Final Summary and Discussion”, Brain, 86, 595. 
Penrose R., 1989, The Emperor’s New Mind. Concerning Computers, 

Minds and the Laws of Physics, Oxford University Press, Oxford. Repro-
ducido en: 1990, Vintage, Londres. Traducido al español en: 1991, La
nueva mente del emperador, Mondadou, Madrid. 

Penrose R., 1994, Shadows of the Mind, Oxford University Press, Ox-
ford.

Peres A., 1986, “Existence of ‘Free Will’ as a Problem of Physics”, 
Foundations of Physics, 16(6), pp. 573-584 

Peres A., 2002, “Karl Popper and the Copenhagen interpretation”, 
Studies in History and Philosophy of Modern Physics, 33, pp. 23-34 

Pérez Chico D., 1998, “¿Problema, qué problema? Naturalismo bioló-
gico y el problema mente-cuerpo”, Teorema, vol. XVIII/1, pp. 125-138. 

Pío Baroja, 1900, “La vida de los átomos”, en: Vidas sombrías. Reim-
preso en: 1998, Cicón Ediciones, Madrid. 

Poincaré H., 1909, Science et Méthode, Flammarion, Paris. 
Popper K. R., 1956, The Open Universe. An argument to indetermi-

nism. From the Postcript to the Logic of Scientific Discovery. Traducido 
al español en: 1994, El Universo abierto. Un argumento en favor del inde-
terminismo. Postscriptum a La Lógica de la investigación científica. Vol. 
II, Tecnos, Madrid. 

Popper K. R., 1978, Natural Selection and the Emergence of Mind,
First Darwin Lecture at Darwin College, Cambridge (8 Nov. 1977), Clar-
endon, Oxford. 

Popper K. R., 1982, Quantum theory and the Schism in Physics,
Rowman and Littlefield, Totowa (New Jersey). 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

307

Popper K. R. y Eccles J. C., 1977, The Self and Its Brain, Springer-
Verlag, New York-Heidelberg. Traducido al español en: 1980, El yo y su 
cerebro, Labor, Barcelona. 

Porter T. M., 1986, The rise of statistical thinking. 1820-1900, Prince-
ton University Press, Princeton. 

Price H., 1996, “Locality, Independence and the Pro-Liberty Bell”, 
conference en el 10th International Symposium of Logic, Methodology 
and Philosophy of Science, Agosto 1995, Florence; preprint electrónico 
de arXiv.org (U.S.A.), quant-ph/9602020. 

Price W. C. y Chissick S. S., eds., 1977, The Uncertainty Principle of 
Foundations of Quantum Mechanics, John Wiley and Sons, London-New 
York.

Prigogine I., 1978, “Time, Structure and Fluctuations”, Science, 201, 
pp. 777-785. 

Prigogine I., 1986, “Enfrentándose con lo irracional”, en: Wagensberg 
J., ed., Proceso al azar, Tusquets, Barcelona, p. 155. 

Prigogine I., 1994, Les Lois du Chaos, Flammarion, París.
Prigogine I., entrevista a: , 1996a, “Ilya Prigogine: El sentido del Uni-

verso son el tiempo y la creatividad”, El Mercurio, 16-6-1996, E1, E8, E9, 
Santiago de Chile. 

Prigogine I., 1996b, La fin des certitudes, Jacob Odile, Paris. Traduci-
do al español en: 1997, El fin de las certidumbres, Taurus, Madrid. 

Prigogine I., Nicolis G., Herman R. y Lain T., 1979, “Stability, Fluc-
tuations and Complexity”, Collective Phenomena 2, pp. 103-109. 

Prigogine I. y Stengers I., 1979, La nouvelle alliance - Métamorphose 
de la science, Gallimard. Traducido al español en: 1983, La nueva alian-
za. Metamorfosis de la ciencia, Alianza, Madrid. 

Prigogine I. y Stengers I., 1984, Order Out of Chaos, Bantam Books, 
New York. 

Prigogine I. y Stengers I., 1988, Entre le temps et l’eternité, Librairie 
Arthème Fayard. Traducido al español en: 1990, Entre el tiempo y la eter-
nidad, Alianza, Madrid. 

Putnam H., 1990, J. Conant, ed., Realism with Human Face, Harvard 
University Press, Cambridge (Massachusetts). 

Quetelet A., 1832, “Recherches sur le penchant au crime aux différens 
ages”, “Recherches sur la loi de la croissance de l’homme”, “Recherches 
sur le poids de l’homme aux différens ages”, Nouveaux mémoires de 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

308

l’académie royale des sciences et belles-lettres de Bruxelles, 7, p. 4, 7, 11 
respect.

Quetelet A., 1836, Sur l’homme et le développement de ses facultés, 
ou essai de physique sociale, Bruselas. 

Quetelet A., 1847, “De l’influence de libre arbitre de l’homme sur les 
faits sociaux”, Bulletin de la commision centrale de statistique, 3, 135. 

Quetelet A., 1848a, “Sur la statistique morale et les principes qui doi-
vent en former la base”, Nouveaux mémoires de l’académie royale des 
sciences et belles-lettres de Belgique, 21.

Quetelet A., 1848b, Du système social et des lois qui le régissent, Pa-
ris.

Reichenbach H., 1944, Philosophic Foundations of Quantum Mechan-
ics, University of California Press, Berkeley. 

Rosu H. C., 1997, “Essay on Mesoscopic and Quantum Brain”, Meta-
physical Review, 3 (8), 1. 

Rubia F. J., 2000, El cerebro nos engaña, Temas de hoy, Madrid. 
Rümelin G., 1875, “Über den Begriff eines socialen Gesetzes”, en: 

Renden und Aufsätze, Freiburg. 
Russell B., 1946, A History of Western Philosophy, Allen & Unwin, 

London. Reimpresión: 2000, Routledge, London. 
Ryle G., 1949, The Concept of Mind, Hutchinson, London. Traducido 

al español en: 1967, El concepto de lo mental, Paidós, Buenos Aires. 
Sabatés M. H., 1997, “Physicalist property dualism”, en: Mental Cau-

sation: Property Parallelism as an Answer to the Problem of Exclusion,
PhD thesis, Department of Philosophy, Brown University, Capítulo 1. 

Sartre J. P., 1943, L’Etre et le Néant. Traducido al español en: 1984, 
El Ser y la nada, Alianza, Madrid. 

Schelling F. W. J., 1809, Philosophischen untersuchungen über das 
Wesen der menschlichen Freiheit. Traducido al español en: 1989, Investi-
gaciones filosóficas sobre la esencia de la libertad humana y los objetos 
con ella relacionados, Anthropos, Barcelona. 

Schelling F. W. J. Reproducido en: 1911, Von Ich als Prinzip der Phi-
losophie oder über das Unbedingste im menschlichen Wissen, Weiss, 
Leipzig, vol. 1 

Schilpp P. A., ed., 1949, Albert Einstein, Philosopher- Scientist,
Evanston, Library of Living Philosophers, Ill. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

309

Schopenhauer A., 1818, Die Welt als Wille und Vorstellung. Traduci-
do al español en: 1983, El mundo como voluntad y representación, Po-
rrúa, México. 

Schopenhauer A., 1841, Die beiden Grundprobleme der Ethik. Tradu-
cido al español en: 1993, Los dos problemas fundamentales de la ética,
Siglo veintiuno, Madrid. 

Schopenhauer A., 1851, Parerga und Paralipómena, cap. ? Traducido 
al español en: 1996, “Fragmentos para la historia de la filosofía”, en: Res-
puestas filosóficas a la ética, a la ciencia y a la religión, Edaf, Madrid. 

Schreiber Z., 1994, The nine lives of Schrödinger’s cat, University of 
London, PhD thesis; Imperial College of Science, Technology and Medi-
cine, Department of Physics. 

Schrödinger E., 1935, “Die gegenwartige Situation in der Quanten-
mechanik”, Naturwissenchaften, 23, pp. 807-812, 823-828, 844-849. Tra-
ducido al inglés en: 1980, Proceedings of the American Philosophical 
Society, 124, 323. Reimpreso en inglés en: Wheeler J. A., Zurek W. H., 
eds., 1983, Quantum theory and measurement, Princeton University 
Press, Princeton. 

Schrödinger E., 1944, What is life? The physical aspect of a living 
cell, Cambridge University Press, Cambridge. Traducido al español en: 
1985, ¿Qué es la vida?, Orbis, Barcelona. 

Scott G. P., 1985, Atoms of the living flame. An Odyssey into Ethics 
and the Physical Chemistry of Free Will, University Press of America, 
Lanham.

Searle J. R., 1984, Minds, brains and science, British Broadcasting 
Corporation. Traducido al español en: 1985, Mentes, cerebros y ciencia,
Cátedra, Madrid. 

Searle J. R., 1992, The Rediscovery of the Mind, MIT Press, Cam-
bridge (Massachusetts). 

Searle J. R. Traducido al español en : 2000, Razones para actuar. Una 
teoría del libre albedrío, Ed. Nobel, Oviedo.

Séneca L. A., De ira. Traducido al español en: 1996, De la cólera,
Alianza, Madrid. 

Séneca L. A., Epistulae morales ad Lucilium. Traducido al español en: 
1985, Cartas morales a Lucilio, Iberia, Barcelona. 

Serres M., 1992, Eclaircissements: Cinq Entretiens avec Bruno La-
tour, Fr. Bourin, Paris. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

310

Service R. F., 1999, “Exploring the systems of life”, Science, 284, pp. 
80-83.

Shimony A., 1988, “The reality of the quantum world”, Scientific 
American, 258(1), 46. 

Skinner B. F., 1933, Science and Human Behavior, MacMillan, New 
York.

Skinner B. F., 1948, Walden two, MacMillan, New York. 
Skinner B. F., 1957, Verbal behavior, Appleton, New York. Traduci-

do al español en: 1981, Conducta verbal, Trillas, México. 
Skinner B. F., 1971, Beyond Freedom and dignity, Knopf, New York. 

Traducido al español en: 1986, Más allá de la libertad y la dignidad, Mar-
tínez-Roca, Barcelona. 

Smart J., 1962, “Sensations and Brain Processes”, Philosophical Re-
view, 68. 

Smith C. U. M., 1970, The brain. Towards an Understanding, Put-
nam, New York. Traducido al español en: 1972, El cerebro, Alianza, Ma-
drid.

Snyder D. M., 1989, “The significance of human observation in meas-
urement in quantum mechanics; the nature of the traditional separation 
between psychology and physics”, en: Kafatos M., ed., Bell’s Theorem, 
Quantum Theory and Conceptions of the Universe, Kluwer. 

Snyder D. M., 1996, “On the nature of the change in the wave func-
tion in a measurement in quantum mechanics”, preprint electrónico de 
arXiv.org (U.S.A.), quant-ph/9601006. 

Sokal A. D., 1996a, “Transgressing the Boundaries: Toward a Trans-
formative Hermeneutics of Quantum Gravity”, Social Text, 46/47, pp. 
217-252.

Sokal A. D., 1996b, “Transgressing the Boundaries: An after-word”, 
Dissent, 43(4), pp. 93-99. 

Sokal A. D. y Bricmont J., 1997, Impostures intellectuelles, Odile Ja-
cob, Paris. Traducido al español en: 1999, Imposturas intelectuales, Pai-
dós, Barcelona. 

Spengler O, 1923, Der Untergang des Abendlandes, C. H. Beck'sche 
Verlagsbuchhandlung, München. Traducido al español en: 1998, La de-
cadencia de occidente, Espasa-Calpe, Madrid. 

Sperry R. W., 1961, “Cerebral organization and behaviour”, Science,
133, pp. 1749-1757. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

311

Sperry R. W., 1964, “The Great Cerebral Commissure”, Scientific
American, 210, p. 42. 

Spinoza B. de, 1677, Ethica. Traducido al español en: 1987, Ética,
Alianza, Madrid. 

Squires E. J., 1996, “What are quantum theorists doing at a conference 
on conciousness?” preprint electrónico de arXiv.org (U.S.A.), quant-
ph/9602006.

Stapp H. P., 1991, “Quantum propensities and the brain–mind connec-
tion”, Foundations of Physics, Vol. 21, 12, p. 1451. 

Stapp H. P., 1993, Mind, matter and quantum mechanics, Springer-
Verlag, New York. 

Stapp H. P., 1995a, “Why classical mechanics cannot naturally ac-
commodate conciousness but quantum mechanics can?”, Psyche, May 
1995, 2(5). 

Stapp H. P., 1995b, “Quantum mechanical coherence, resonance, and 
mind”, congreso Norbert Wiener Centenary, Michigan State University, 
27 Noviembre - 3 Diciembre 1994, Mandrekar V., Masini, P. R., eds.; 
publicado en American Mathematical Society Series Pro-ceedings of 
Symposia in Applied Mathematics; preprint electrónico de arXiv.org 
(U.S.A.), quant-ph/9504003. 

Stapp H. P., 1995c, “The hard problem: a quantum approach”, Journal
of Conciousness Studies; preprint electrónico de arXiv.org (U.S.A.),
quant-ph/9505023.

Stebbins G. L., 1968, Evolutionsprozesse. Einzelvorgänge im Wandel 
der Organismen, G. Fischer, Stuttgart. Traducido al español en: 1989, 
Evolución: hacia una nueva síntesis. Contribuciones desde el reino vege-
tal, Secretariado de publicaciones de la Universidad de León, León. 

Stenger V. J., 1997, “Quantum Quackery”, Skeptical Inquirer, 21(1), 37. 
Stengers I., 1993, L’Invention des Sciences Modernes, La Découverte, 

Paris.
Stephen J. F., 1858, “Buckle’s History of Civilization in England”, 

Edinburgh Review, 107, 465-512. 
Stevens S. S., 1957, “On the psychophysical law”, Psychol. Rev., 64, 

153.
Stroud B., 1987, “The physical world”, en: Proceedings of the Aristo-

telian Society.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

312

Sutherland S., 1989, The International Dictionary of Psychology,
Continuum, New York. 

Szabó L. E., 1995, “Does quantum mechanics save free will?”, con-
ferencia Einstein meets Magritte, Bruselas, 29 Mayo - 3 Junio 1995; pre-
print electrónico de arXiv.org (U.S.A.), quant-ph/9506040. 

Taylor J. G, 1972, The new physics, Basic Books, New York. Tradu-
cido al español en: 1974, La nueva física, Alianza, Madrid. 

Teilhard de Chardin P., 1955, Le phénoméne humain, Ed. du Seuil, 
Paris. Traducido al inglés en: 1959, The Phenomenon of Man, Harper and 
Row, New York. 

Teilhard de Chardin P., 1976, Le coeur de la matiére, Ed. du Seuil, 
Paris.

Thom R., 1986, “Determinismo e innovación”, en: Wagensberg J., 
ed., Proceso al azar, Tusquets, Barcelona, p. 63. 

Timoféeff Ressovsky N. W., 1937, Experimentelle Mutationsfor-
schung in der Vererbungslehre, Verlag von Theodor Steinkopff, Dres-
den/Leipzig.

Tranel D. y Damasio A. R., 1988, “Non-conscious face recognition in 
patients with face agnosia”, Behav. Brain Res., 30, 235-249. 

Turing A. M., 1936, “On Computable Numbers, With an Application 
to the Entscheidungsproblem”, Proceedings of the London Mathematical 
Society, Ser. 2, 42, pp. 230-265 

Turing A. M., 1937, “A Correction”, Proceedings of the London 
Mathematical Society, Ser. 2, 43, pp. 544-546. 

Unamuno M. de, 1913, Del sentimiento trágico de la vida en los hom-
bres y en los pueblos. Reproducido en: 1995, Alianza, Madrid. 

Vallejo Arbeláez J., 1980a, Las fronteras de las libertades. Libro I: La 
libertad y las ciencias, Bogotá. 

Vallejo Arbeláez J., 1980b, Las fronteras de las libertades. Libro II: 
La libertad en la filosofía, Bogotá. 

Vallejo Arbeláez J., 1980c, Las fronteras de las libertades. Libro III: 
La libertad humana ante la ética y el derecho, Bogotá. 

Vallejo Arbeláez J., 1980d, Las fronteras de las libertades. Libro IV: 
La práctica de la libertad, Bogotá. 

Venn J., 1866, The Logic of Chance, London - Cambridge. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

313

Waelhens A. de, 1952, La filosofía de Martín Heidegger, CSIC, Ma-
drid.

Wagensberg J., ed., 1986, Proceso al azar, Tusquets, Barcelona. 
Wagner A., 1867, “Statistik”, en: J. C. Bluntschli, K. Brater, eds., 

Deutsches Staats-Wörterbuch, vol. 10, p. 400, Stuttgart - Leipzig. 
Wald G., 1955, The Physics and Chemistry of Life, Simon and Schus-

ter, New York. 
Wallace A. R., 1858, “On the tendency of varieties to depart indefine-

tely from the original type”, J. Proc. Lin. Soc. (Zool.), 3, pp. 53-62. 
Watson J. B., 1913, “Psychology as the Behaviorist Views it”, Psy-

chological Review 20, 158. 
Watson J. B., 1930, Behaviorism, University of Chicago Press, Chi-

cago. Traducido al español en: 1972, El conductismo, Paidós, Buenos 
Aires.

Weiner M., 1996, “¿Somos producto de la casualidad?”, Muy especial,
27 (El milagro de la evolución), 34. 

Whitehead A. N., 1925, Reproducido en inglés en: 1967, Science and 
the Modern World, Free Press, New York. 

Whitehead A. N., 1929, Process and reality, an essay in cosmology. 
Gifford lectures delivered in the University of Edinburgh during the ses-
sion 1927-28, Cambridge University Press, Cambridge. 

Wiggins D., 1970, “Freedom, knowledge, belief and causality”, en: 
Knowledge and Necessity, Royal Institute of Philosophical Lectures 1968-
1969, Cambridge. 

Wigner E. P., 1961, “Remarks on the mind-body question”, en: The
Scientist Speculates, I. J. Good, ed., W. Heinemann, London, pp. 284-302. 

Wigner E. P., 1963, Am. J. Phys., 31, 6. 
Wigner E. P., 1967, Symmetries and Reflections, Indiana University 

Press, Bloomington. 
Wigner E. P., 1971, Foundations of Quantum Mechanics, Academic 

Press, New York. 
Wittgenstein L. Traducido al inglés en: 1958, The blue book (Prelimi-

nary studies for the “Philosophical investigations”), Oxford University 
Press, Oxford. 

Ziman J., 1968, “What is Science?”, en: Public Knowledge, Cam-
bridge University Press, New York, pp. 5-27. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

315

BIBLIOGRAFÍA ORDENADA SEGÚN TIPOS 

Dado que las más de 400 referencias citadas contienen fuen-
tes de muy diversos tipos, se procede a continuación a clasifi-
carlas para su mejor manejo. Las mismas referencias dadas en 
la bibliografía de las páginas anteriores son repetidas a conti-
nuación según una clasificación por tipos, lo cual puede ser útil 
de cara a orientar al usuario de esta obra que quiera profundizar 
en algunos temas con otras lecturas. 

La clasificación no es estricta, sólo tiene carácter orientativo, 
pues muchas obras podrían pertenecer a varias de los tipos que 
a continuación figuran. Los criterios de agrupación de las obras 
son la época, el contenido y el formato. Para la división por 
épocas, se señalan dos fechas fundamentales: 1687 (año de la 
publicación de los Principia de Newton) y 1945 (fin de la se-
gunda guerra mundial y comienzo de la hegemonía norteameri-
cana, coincidente con la creciente burocratización y decadencia 
del mundo intelectual en general). El formato se distingue entre 
artículos y libros. Y los contenidos se distinguen según sean de 
carácter filosófico, científico o ambos. 

Marco con (*) aquellas referencias que me parecen más inte-
resantes, y se dan solamente el nombre, año de la obra original 
y el título (en español cuando se disponga de la obra traducida). 
El resto de los datos bibliográficos pueden verse en la bibliogra-
fía por orden alfabético.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

316

CLÁSICOS (anteriores a 1945)

Libros de filosofía anteriores a 1687
• Aristóteles, Física.
• Bramhall J., 1655, A defence of True Liberty.
• Cudworth R., 1678, The True Intellectual System of the Uni-

verse.
• (*) Descartes R., 1641, “Meditaciones acerca de la filosofía pri-

mera en las cuales se demuestra la existencia de Dios, así como 
la distinción real entre el alma y el cuerpo del hombre”.

• Gómez Pereira, 1554, Antoniana Margarita.
• Hobbes T., 1642, El ciudadano.
• (*) Hobbes T., 1654, Libertad y necesidad y otros escritos.

• Leibniz G. W., 1684, Discurso de Metafísica.
• Leibniz G. W., Escritos sobre la libertad, el azar y el destino.
• Leibniz G. W., Die philosophischen Schriften.
• (*) Lucrecio, De rerum natura.
• Lutero M., 1525, De servo arbitrio.

• Pascal B., 1655, Pensamientos.
• (*) Séneca L. A., Cartas morales a Lucilio.
• Séneca L. A., De la cólera.
• (*) Spinoza B. de, 1677, Ética.

Libros de filosofía desde 1687 a 1945
• Bergson H., 1907, La evolución creadora.
• Berkeley G., 1713, Tres diálogos entre Hilas y Filonous.
• (*) Büchner L., 1855, Fuerza y materia. Estudios populares de 

historia y filosofía naturales.

• Compton A. H., 1935, The freedom of man.
• (*) Comte A., 1842, Curso de filosofía positiva. Augusto Comte.
• Chernyshevsky N. G., “The Anthropological Principle in Phi-

losophy”.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

317

• (*) Engels F., 1878, Dialéctica de la Naturaleza.

• (*) Fromm E., 1942, El miedo a la libertad.
• Hume D., 1748, Investigación sobre el conocimiento humano.
• Hume D., Essay on liberty and necessity.
• James W., 1884, “The Dilemma of Determinism”. 
• (*) Kant I., 1788, Crítica de la razón práctica.

• Kant I., 1926, Reflexionen zur Metaphysik I.
• Kant I., 1928, Reflexionen zur Metaphysik II.
• (*) La Mettrie J., 1749, El hombre máquina.
• (*) Laplace P. S., 1814, Ensayo filosófico sobre las probabi-

lidades.
• Mill J. S., 1859, Sobre la libertad.

• Montesquieu Ch. de S., barón de, Del espíritu de las leyes.
• Moore G. E., 1912, Ética.
• (*) Nietzsche F., 1879, El caminante y su sombra.
• (*) Nietzsche F., 1901, La voluntad de poderío.
• Sartre J. P., 1943, El Ser y la nada.

• Schelling F. W. J., 1809, Investigaciones filosóficas sobre la esencia 
de la libertad humana y los objetos con ella relacionados.

• Schelling F. W. J., Von Ich als Prinzip der Philosophie oder 
über das Unbedingste im menschlichen Wissen.

• (*) Schopenhauer A., 1818, El mundo como voluntad y 
representación.

• (*) Schopenhauer A., 1841, Los dos problemas fundamen-tales 
de la ética.

• (*) Schopenhauer A., 1851, Parerga y Paralipómena.
• (*) Skinner B. F., 1933, Science and Human Behavior.
• (*) Spengler O, 1923, La decadencia de occidente.
• (*) Unamuno M. de, 1913, Del sentimiento trágico de la vida en 

los hombres y en los pueblos.
• (*) Watson J. B., 1930, El conductismo.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

318

• Whitehead A. N., 1925, Science and the Modern World.
• Whitehead A. N., 1929, Process and reality, an essay in cos-

mology.
 Libros de ciencias 
• Buckler H. T., 1847, History of Civilization in England.
• (*) Darwin Ch., 1859, El origen de las especies.
• (*) Darwin Ch., 1871, El origen del hombre.
• Dobzhansky T., 1937, Genética y el origen de las especies.
• Jordan P. Physics of the twentieth century.
• Jordan P. Science and the course of history.
• Maxwell J. C. Matter and Motion.
• Mayr E., 1942, Systematics and the Origin of Species.
• Neumann J. von, 1932, Mathematical foundations of quantum 

mechanics.
• (*) Newton I., 1687, Principios matemáticos de la filosofía na-

tural.
• Oparin A. I., 1938, The Origin of Life.
• Poincaré H., 1909, Science et Méthode.
• (*) Quetelet A., 1836, Sur l’homme et le développement de ses 

facultés, ou essai de physique sociale.
• (*) Quetelet A., 1848, Du système social et des lois qui le régis-

sent.
• Reichenbach H., 1944, Philosophic Foundations of Quantum 

Mechanics.
• (*) Schrödinger E., 1944, ¿Qué es la vida?.
• Timoféeff Ressovsky N. W., 1937, Experimentelle Mutations-

forschung in der Vererbungslehre.
• Venn J., 1866, The Logic of Chance.

Artículos
• Acton (Lord), 1858, Mr. Buckle’s Thesis and Method.
• Birkhoff G. y von Neumann J., 1936, “The Logic of Quantum 

Mechanics”.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

319

• (*) Bohr N., 1928, “The Quantum Postulate and the Recent De-
velopment of Atomic Theory”. 

• (*) Bohr N., 1935, “Can quantum–mechanical description of 
physical reality be considered complete?”. 

• Boltzmann L., 1899, “Über die Grundprinzipien und 
Grundgleichungen der Mechanik”. 

• (*) Boltzmann L., 1900 y 1902, “Sobre los principios de la me-
cánica”.

• Boltzmann L., 1904, “Sobre la mecánica estadística”. 
• Bourdin, 1870, “Théorie de la statistique et application des don-

nés statistiques”. 

• Davisson C. J. y Germer L. H., 1927, Phis. Rev. 30, 705. 
• de Decker P. y van Meenen M, 1848, “De l’influence de libre 

arbitre de l’homme sur les faits sociaux”. 

• Eddington A. S., 1932, “The decline of determinism”. 
• (*) Einstein A., Podolski B. y Rosen N., 1935, “Can quantum-

mechanical description of physical reality be considered com-
plete?”.

• Ficker A., 1875, “Quetelet Nekrolog”. 

• Haldane J. B. S., 1934, “Quantum mechanics as a Basis for Phi-
losophy”.

• (*) Heisenberg W., 1927, “The physical content of quantum 
kinematics and mechanics”. 

• Hessen B. M., 1931, “Las raíces socioeconómicas de la mecáni-
ca de Newton”.

• (*) Huxley T. H., 1874, “On the Hypothesis That Animals are 
Automata, and Its History”. 

• (*) Huxley T. H., 1895, “The Scientific Aspects of Positivism”. 
• Lillie R. S., 1927, “Physical indeterminism and vital action”. 
• McCulloch W. S. y Pitts W., 1943, “A logical calculus of the 

ideas imminent in neural nets”. 
• Neumann L., 1871, “Zur Moralstatistik”. 
• Quetelet A., 1832, “Recherches sur le penchant au crime aux 

différens ages”, “Recherches sur la loi de la croissance de 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

320

l’homme”, “Recherches sur le poids de l’homme aux différens 
ages”.

• Quetelet A., 1847, “De l’influence de libre arbitre de l’homme 
sur les faits sociaux”. 

• Quetelet A., 1848, “Sur la statistique morale et les principes qui 
doivent en former la base”.

• Rümelin G., 1875, “Über den Begriff eines socialen Gesetzes”. 
• (*) Schrödinger E., 1935, “Die gegenwartige Situation in der 

Quantenmechanik”.
• Stephen J. F., 1858, “Buckle’s History of Civilization in Eng-

land”.
• Turing A. M., 1936, “On Computable Numbers, With an Appli-

cation to the Entscheidungsproblem”. 
• Turing A. M., 1937, “A Correction”. 
• Wagner A., 1867, “Statistik”. 
• Wallace A. R., 1858, “On the tendency of varieties to depart in-

definetely from the original type”. 
• Watson J. B., 1913, “Psychology as the Behaviorist Views it”. 

Literatura
• (*) Azorín. La voluntad.
• (*) Dostoievski F. M., Los hermanos Karamázov.
• (*) Khayyam O., Rubaiyat.
• (*) Pío Baroja, 1900, “La vida de los átomos”. 

CONTEMPORÁNEOS (1945- )

Biografías, diccionarios y estudios de la historia de la filosofía 
• Adler M. J., ed., 1973, The idea of freedom. A Dialectical Ex-

amination of the Conceptions of Freedom.

• Alegre Gorri A., 1995, Estudios sobre los presocráticos.
• Barrett C., ed., 1966, L. W. Wittgenstein: Lectures and Conver-

sations.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

321

• Bell A. E., 1961, Newtonian science.

• Blackmore J., ed., 1995, Ludwig Boltzmann. His later life and 
philosophy, 1900-1906.

• de Waelhens A., 1952, La filosofía de Martín Heidegger.
• Domínguez A., 1995, Baruch de Spinoza.
• Dennett D. C., 1995, Darwin’s Dangerous Idea.
• Elorduy E., 1972, El estoicismo.

• Fasol-Boltzmann I. M., ed., 1990, Ludwig Boltzmann Principen 
der Naturfilosofie.

• Fernández Fernández A., 1975, Filosofía de la libertad. I. Diá-
logo con N. Hartmann.

• (*) Ferrater Mora J., 1994, Diccionario de filosofía.

• Forman P., 1971, “Weimar Culture, Causality, and Quantum 
Theory, 1918-1927: Adaptation of German Physicists and 
Mathematicians to a Hostile Intellectual Environment”. 

• Gruber H. E. y Barrett P. H., 1974, Darwin on Man. Together 
with Darwin’s Early and Unpublished Notebooks.

• Hallie P. O., 1972, “Zeno of Citium”. 

• Harre R., 1972, “Pierre Simon De Laplace”. 
• Harkness G., 1931, John Calvin, The Man and His Ethics.
• Heimsoeth H., 1990, Los seis grandes temas de la metafísica oc-

cidental.
• Iribarne J. V., 1981, La libertad en Kant.
• Liz M., 1997, “Filosofía de la mente: historia, perspectivas, con-

ceptos, personajes y algunos problemas”. 

• Niven W. D., ed., 1890, Scientific Papers of James Clerk Max-
well.

• (*) Porter T. M., 1986, The rise of statistical thinking. 1820-
1900.

• Russell B., 1946, A History of Western Philosophy.

• Schilpp P. A., ed., 1949, Albert Einstein, Philosopher- Scientist.
• Sutherland S., 1989, The International Dictionary of Psychol-

ogy.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

322

Libros de filosofía 
• (*) Arana J., 2001, Materia, Universo, Vida.
• Aronowitz S., 1988, Science as Power: Discourse and Ideo-logy 

in Modern Society.

• Artigas M., 1992, Razón, ciencia y fe.
• Baars B. J., 1988, A cognitive theory of conciousness.
• Baudrillard J., 1992, L’Illusion de la Fin.
• Beck W. S., 1960, The Riddle of Life, Essay in Adventures of the 

Mind.

• Bueno G., 1990, Materia.
• Bueno G., 1995, ¿Qué es la ciencia?.
• Bueno G., 1996, El sentido de la vida.
• Bunge M., 1973, Filosofía de la física.
• (*) Bunge M., 1981, Materialismo y ciencia.

• Campbell K., 1984, Body and Mind.
• Casini P., 1969, El Universo máquina.
• (*) Cioran E. M., 1949, Breviario de podredumbre.
• Churchland P. M., 1989, A Neurocomputational Perspective. 

The Nature of Mind and the Structure of Science.

• Deleuze G. y Guattari F., 1991, Qu’est-ce que la philosophie?.
• Dennett D. C., 1985, Elbow Room.
• Escohotado A., 1999, Caos y Orden.
• Frank P., 1957, Philosophy of Science.
• Guattari F., 1992, Chaosmose.

• Gusdorf G., 1962, Signification humaine de la liberté.
• Hartmann N., 1949, Ethik.
• Heidegger M., 1949, Von Wessen des Grundes.
• Honderich T., 1993, ¿Hasta qué punto somos libres?.
• Jaspers K., 1956, Philosophie.

• Johnson-Laird P. N., 1983, Mental Models.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

323

• Johnson-Laird P. N., 1988, The Computer and the Mind: An In-
troduction to Cognitive Science.

• Kim J., 1993, “The Myth of Nonreductive Materialism”.
• Kuhn T., 1970, The structure of Scientific Revolutions.
• (*) López Corredoira M., 1997, Diálogos entre razón y senti-

miento.
• Lyotard J. F., 1979, La condición postmoderna.

• Marcuse L., Pesimismo. Un estado de la madurez.
• Margenau H., 1950, La naturaleza de la realidad física.
• Margenau H., 1961, Philosophical Perspectives of Modern Sci-

ence.
• Marina J. A., 1997, El misterio de la voluntad perdida.

• (*) Molina Fernández F., 2002, Responsabilidad jurídica y liber-
tad. (Una investigación sobre el fundamento material de la cul-
pabilidad).

• Nagel E., 1961, The Structure of Science.
• Nozick R., 1981, Philosophical Explanations.
• Pacho J., 1995, ¿Naturalizar la razón?.

• Popper K. R., 1956, El Universo abierto. Un argumento en favor 
del indeterminismo. Postscriptum a La Lógica de la investiga-
ción científica. Vol. II.

• Popper K. R., 1978, Natural Selection and the Emergence of 
Mind.

• Popper K. R., 1982, Quantum theory and the Schism in Physics.

• Popper K. R. y Eccles J. C., 1977, El yo y su cerebro.
• Putnam H., 1990, J. Conant, ed., Realism with Human Face.
• Ryle G., 1949, El concepto de lo mental.
• Sabatés M. H., 1997, “Physicalist property dualism”. 
• Searle J. R., 1984, Mentes, cerebros y ciencia.

• Searle J. R., 1992, The Rediscovery of the Mind.
• Searle J. R., 2000, Razones para actuar. Una teoría del libre al-

bedrío.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

324

• Serres M., 1992, Eclaircissements: Cinq Entretiens avec Bruno 
Latour.

• Skinner B. F., 1948, Walden two.
• Skinner B. F., 1957, Conducta verbal.
• (*) Skinner B. F., 1971, Más allá de la libertad y la dignidad.
• (*) Sokal A. D. y Bricmont J., 1997, Imposturas intelectuales.
• Teilhard de Chardin P., 1955, The Phenomenon of Man.

• Teilhard de Chardin P., 1976, Le coeur de la matiére.
• (*) Vallejo Arbeláez J., 1980, Las fronteras de las libertades. 

Libro I: La libertad y las ciencias.

• (*) Vallejo Arbeláez J., 1980, Las fronteras de las libertades. 
Libro II: La libertad en la filosofía.

• Vallejo Arbeláez J., 1980, Las fronteras de las libertades. Libro 
III: La libertad humana ante la ética y el derecho.

• Vallejo Arbeláez J., 1980, Las fronteras de las libertades. Libro 
IV: La práctica de la libertad.

• Wagensberg J., ed., 1986, Proceso al azar.
• Wittgenstein L. The blue book.

Artículos de filosofía 
• Alvargonzález D., 1996, “El darvinismo visto desde el materia-

lismo filosófico”. 

• (*) Arana J., 2002, “La libertad, frente a la necesidad y el azar”. 
• (*) Atkins P. W., 1995, “The limitless power of science”. 
• Atmanspracher H. y Primas H., 1997, “The Hidden Side of 

Wolfgang Pauli”. 

• (*) Ayala F. J., 1983, “Biology and Physics: Reflections on Re-
ductionism”.

• Baars B. J., 1994, “A thoroughly empirical approach to con-
ciousness”.

• Baars B. J., 1995, “Can Physics Provide a Theory of Conscious-
ness?”.

• Bargour I. G., 1988, “Ways of relating science and theology”. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

325

• Batterman R. W., 1991, “Randomness and probability in dy-
namical theories: on the proposals of the Prigogine school”. 

• (*) Broncano F., 2000, “Determinismo libertario”. 
• Compton A. H., 1981, “Reinventing the philosophy of Nature”. 
• Crane T. y Mellor D. H., “There is no Question of Physicalism”. 
• Chomsky N., 1959, “Review of Skinner’s ‘Verbal behaviour’ ”. 
• (*) Churchland P. M. y Churchland P. S., 1995, “Intertheoretic 

reduction: a neuroscientist’s field guide”. 

• Dalí S., 1986, “El enigma estético”. 
• Davidson D., 1963, “Actions, Reasons and Causes”, Journal of 

philosophy.
• Debray R., 1996, “L’incomplétude, logique du religieux?”. 

• Delbrück M., 1978, “Mind from matter?”. 
• (*) Fetzer J. H., 1988, “Probabilistic metaphysics”. 
• Feyerabend P. K., 1962, “Problems in Microphysics”. 
• Foss J. E., 1995, “Materialism, reduction, replacement, and the 

place of consciousness in science”. 
• Frankfurt H., 1982, “Freedom of the will and the concept of a 

person”.

• (*) Gallagher R. y Appenzeller T., 1999, “Beyond Reduc-
tionism”.

• Hebor J. y Favrholdt D., 1999, “What is a Realistic Understand-
ing of Quantum Mechanics”. 

• (*) López Corredoira M., 1997, “¿Qué es investigar?”.

• (*) López Corredoira M., 2004, “Contra la democracia”. 
• (*) Ludwig K., 1995, “Why the Difference Between Quantum 

and Classical Physics is Irrelevant to the Mind/Body Problem”. 

• McLaughlin B., 1993, “The Rise and Fall of British Emergen-
tism”.

• (*) Mulhauser G. R., 1995, “On the E[nd of a Quantum Me-
chanical Romance”. 

• Oppenheim P. y Putnam H., 1958, “Unity of Science as a Work-
ing Hypothesis”. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

326

• Peres A., 2002, “Karl Popper and the Copenhagen interpre-
tation”.

• (*) Pérez Chico D., 1998, “¿Problema, qué problema? Natura-
lismo biológico y el problema mente-cuerpo”. 

• Prigogine I., 1986, “Enfrentándose con lo irracional”. 
• Smart J., 1962, “Sensations and Brain Processes”. 
• Sokal A. D., 1996, “Transgressing the Boundaries: Toward a 

Transformative Hermeneutics of Quantum Gravity”. 

• Sokal A. D., 1996, “Transgressing the Boundaries: An after-
word”.

• (*) Stenger V. J., 1997, “Quantum Quackery”. 
• Stroud B., 1987, “The physical world”. 
• Thom R., 1986, “Determinismo e innovación”. 

• Wiggins D., 1970, “Freedom, knowledge, belief and causality”. 
• Wigner E. P., 1961, “Remarks on the mind-body question”. 
• Ziman J., 1968, “What is Science?”. 

Manuales científicos
• Arbib M. A., 1964, Cerebros, Máquinas y Matemáticas.

• Bohm D., 1951, Quantum theory.
• Callen H. B., 1960, Thermodynamics. An introduction to the 

physical theories of equilibrium thermostatics and irreversible 
thermodynamics.

• Cohen-Tannoudji C., Diu B. y Laloë F., 1977, Quantum me-
chanics.

• Currier R. D. y Crowell M. C., eds., 1992, 1992 Yearbook of 
Neurology and Neorosurgery.

• (*) Devillers Ch. y Chaline J., 1989, La teoría de la evolución. 
Estado de la cuestión a la luz de los conocimientos actuales.

• Dobzhansky T., 1955, Evolution, Genetics and Man.
• (*) Feynman R. P., Leighton R. B. y Sands M., 1965, Feynman,

Física, Vol. III: Mecánica cuántica.

• Friedman H., ed., 1990, Nuclear Physics.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

327

• Galiana Mingot T. de, ed., 1987, Diccionario ilustrado de las 
ciencias.

• Gottman J., 1994, Why Marriages Succeed or Fail.
• (*) Jammer M., 1989, The conceptual development of quantum 

mechanics.

• (*) Lerner E. J., 1991, “The endless flow of time”, “Matter”. 
• Luria A. R., 1966, Higher cortical functions in man.

• Masterton R. B., Campbell C. B. G., Bitterman M. E. y Hotton 
H., eds., 1976, Evolution of Brain and Behavior in Vertebrates.

• Milner R., 1993, Diccionario de la evolución. La humanidad a 
la búsqueda de sus orígenes.

• (*) Morris D., 1994, The Human Animal.
• Nicolis G. y Prigogine I., 1987, La estructura de lo complejo.

• Price W. C. y Chissick S. S., eds., 1977, The Uncertainty Prin-
ciple of Foundations of Quantum Mechanics.

• Schreiber Z., 1994, The nine lives of Schrödinger’s cat.
• (*) Smith C. U. M., 1970, El cerebro.
• Stebbins G. L., 1968, Evolución: hacia una nueva síntesis. Con-

tribuciones desde el reino vegetal.
• Wald G., 1955, The Physics and Chemistry of Life.

Artículos de ciencias físicas
• Albert D. Z. y Loewer B., 1988, “Interpreting the many worlds 

interpretation”.
• Aspect A., Grangier P. y Roger G., 1981, “Experimental Tests of 

Realistic Local Theories via Bell’s Theorem”. 

• Barklow T. y Perl M., 1990, “Elementary particle physics”. 
• Barnett M. P., 1987, en: Carter F., ed., Proceedings of the Third 

Molecular Electronic Device Conference.

• Bass L., 1975, “A quantum mechanical mind–body interaction”. 
• Beck F. y Eccles J. C., 1992, “Quantum aspects of conciousness 

and the role of conciousness”. 

• Belincourt T., Buhrman R., Maple B. y Varma C., 1986, “Low-
Temperature Physics”. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

328

• Bell J. S., 1965, Physics, 1, 195. 

• Bell J. S., 1987, “Bertlmann’s Socks and the Nature of Reality”. 
• Bohm D., 1952, “A suggested interpretation of the quantum the-

ory in terms of hidden variables I and II”. 

• (*) Bricmont J., 1996, “Science of Chaos or Chaos in Science?”. 
• Calude C., Campbell D. I., Svozil K. y Stefanescu D., 1994, 

“Strong Determinism vs. Computability”. 

• Clauser J. F. y Shimony A., 1978, “Bell’s Theorem: Experimen-
tal Tests and Implications”. 

• Cochran A. A., 1971, “Relationships between quantum physics 
and biology”. 

• Daneri A., Loinger A. y Prosperi G. M., 1962, “Quantum theory 
of measurement and ergodicity conditions”. 

• Dmitriyev V. P., 2002, “Mechanical analogy for the wave-
particle: helix on a vortex filament”. 

• d’Espagnat B., 1979, “The Quantum Theory and Reality”. 
• Epstein P., 1945, “The reality problem in quantum mechanics”. 
• Fernández Rañada A., 1982, “Determinismo y caos en las leyes 

físicas”.

• (*) Fernández Rañada A., 2000, “Del caos posmoderno”. 
• Frölich H., 1975, “The extraordinary dielectric properties of bio-

logical materials and the action of enzymes”. 

• (*) Horgan J., 1992, “Filosofía cuántica”. 
• Jensen R. V., 1990, “Chaos”. 

• Josephson B. D. y Pallikari-Viras F., 1991, “Biological Utiliza-
tion of Quantum Nonlocality”. 

• Marcer P. J., 1992, “The Conscious Machine and the Quantum 
Revolution in Information Technology”.

• Mehra J., 1973, “Quantum Mechanics and the Explanation of 
Life”.

• Nanopoulos D. V., 1995, “Theory of brain function, quantum 
mechanics and superstrings”. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

329

• Peres A., 1986, “Existence of ‘Free Will’ as a Problem of Phys-
ics”

• Price H., 1996, “Locality, Independence and the Pro-Liberty 
Bell”.

• Prigogine I., 1978, “Time, Structure and Fluctuations”. 
• Prigogine I., Nicolis G., Herman R. y Lain T., 1979, “Stability, 

Fluctuations and Complexity”. 

• Rosu H. C., 1997, “Essay on Mesoscopic and Quantum Brain”. 
• Shimony A., 1988, “The reality of the quantum world”. 
• Snyder D. M., 1989, “The significance of human observation in 

measurement in quantum mechanics; the nature of the traditional 
separation between psychology and physics”. 

• Snyder D. M., 1996, “On the nature of the change in the wave 
function in a measurement in quantum mechanics”. 

• Squires E. J., 1996, “What are quantum theorists doing at a con-
ference on conciousness?”. 

• Stapp H. P., 1991, “Quantum propensities and the brain–mind 
connection”.

• Stapp H. P., 1995, “Why classical mechanics cannot naturally 
accommodate conciousness but quantum mechanics can?”. 

• Stapp H. P., 1995, “Quantum mechanical coherence, resonance, 
and mind”. 

• Stapp H. P., 1995, “The hard problem: a quantum approach”. 
• Szabó L. E., 1995, “Does quantum mechanics save free will?”. 
• Wigner E. P., 1963, Am. J. Phys., 31, 6. 

Artículos de ciencias biológicas
• Ayala F. J., 1996, “El prodigio de la evolución”. 
• Barlow H. B., 1972, “Single units and sensation: a neuron doc-

trine for perceptual psychology?”. 
• Bodian D., 1962, “The generalized vertebrate neuron”. 

• Bullock T., 1958, “Evolution of neurophysiological mecha-
nisms”.

• Calvin M., 1956, “Chemical Evolution and the Origin of Life”. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

330

• (*) Crick F. y Koch C., 1990, “Towards a neurobiological theory 
of conciousness”. 

• Cytowic R. E., 1981, “The long ordeal of James Brady”. 
• Damasio A. R. y van Hoesen G. W., 1983, “Emotional distur-

bances associated with focal lesions of the limbic frontal lobe”. 

• Deeke L., Grötzinger B. y Kornhuber H. H., 1976, “Voluntary 
finger movements in man: cerebral potentials and theory”. 

• Dimond S. J., 1977, “Evolution and lateralization of the brain: 
concluding remarks”. 

• Eccles J. C., 1977, “Evolution of the brain in relation to the de-
velopment of the self-concious mind”. 

• Eccles J. C., 1986, “Do mental events cause neural events analo-
gously to the probability fields of quantum mechanics?”. 

• Eccles J. C., 1992, “Evolution of conciousness”. 
• Efron R., 1967, “The duration of the present”. 
• Elredge N., 1985, “Evolutionary Tempos and Modes: A Paleon-

tological Perspective”. 

• Fox S. W., 1956, “The Evolution of Protein Molecules and 
Thermal Synthesis of Biochemical Substances”. 

• Goldberg G. y Bloom K. K., 1990, “The alien hand sign: local-
ization, lateralization and recovery”. 

• Harlow H. F., 1958, “The evolution of learning”. 
• (*) Horgan J., 1994, “¿Puede explicarse la conciencia?”. 
• Jacob F., 1977, “Evolution and tinkering”. 

• Kempermann G., Kuhn H. G. y Gage F. H., 1997, Nature, 386, 
493.

• Koch C. y Laurent G., 1999, “Complexity and the Nervous Sys-
tem”.

• LeDoux J. E., 1994, “Emoción, memoria y cerebro”. 
• (*) Libet B., 1985, “Unconscious cerebral initiate and the role of 

conscious will in voluntary action”. 

• (*) Libet B., 1987, “Are the Mental Experiences of Will and 
Self-Control Significant for the Performance of a Voluntary 
Act?”.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

331

• Mitchison T. y Kischner M., 1984, “Microtubule assembly nu-
cleated by isolated centrosomes” y “Dynamic inestability of 
microtubule growth”. 

• Nogushi J. y Hayakawwa T., 1954, Journal of the American 
Chemical Society, 76, pp. 2846-2848. 

• Ojemann G. A., 1990, “Organization of language cortex derived 
from investigations during neurosurgery”. 

• Penfield W. y Perot P., 1963, “The Brain’s Record of Auditory 
and Visual Experience. A Final Summary and Discussion”. 

• Service R. F., 1999, “Exploring the systems of life”.
• Sperry R. W., 1961, “Cerebral organization and behaviour”. 
• Sperry R. W., 1964, “The Great Cerebral Commissure”. 
• Stevens S. S., 1957, “On the psychophysical law”. 

• Tranel D. y Damasio A. R., 1988, “Non-conscious face recogni-
tion in patients with face agnosia”. 

• Weiner M., 1996, “¿Somos producto de la casualidad?”. 
Libros de ciencias con discusiones o defensas de posiciones filosó-
ficas (los libros de esta sección son los que más en relación están 
con el propósito de la presente obra, y puede incluirse la misma 
dentro de esta categoría)
• Albert D. Z., 1992, Quantum Mechanics and Experience.
• Bertola F. y Curi U., eds., 1993, The Anthropic principle.
• Bohm D., 1957, Causality and chance in modern physics.
• Bohm D., 1981, La totalidad y el orden implicado.
• Bohm D. y Hiley B. J., 1993, The Undevided Universe: An On-

tological Interpretation of Quantum Mechanics.

• Bohr N., 1958, Física atómica y conocimiento humano.
• Bohr N., 1963, Nuevos ensayos sobre física atómica y conoci-

miento humano.
• Capra F., 1975, El Tao de la física.

• Carnap R., 1966, Fundamentación lógica de la física.
• Chopra D., 1989, La curación cuántica.
• (*) Crick F., 1994, La búsqueda científica del alma.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

332

• Damasio A. R., 1996, El error de Descartes.

• (*) Dawkins R., 1995, River Out of Eden.
• Eccles J. C., 1973, The Understanding of the Brain.
• Eccles J. C., 1975, Facing Reality.
• Eccles J. C., 1989, Evolution of the Brain: Creation of the Self.
• Eccles J. C., 1994, How the Self controls its Brain.

• (*) Gardner M., 1981, “Teoría cuántica y charlatanería”. 
• Gebser J., 1973, Ursprung und Gegenwart.
• (*) Gould S. J., 1989, La vida maravillosa. Burgess Shale y la 

naturaleza de la historia.

• (*) Gould S. J., Ocho cerditos.
• Heisenberg W., 1958, Physics and Philosophy.

• Heisenberg W. “El hombre y el átomo”. 
• Heisenberg W., 1971, Physics and Beyond.
• Heitler W., 1963, Man and science.
• Hofstadter D. R., 1979, Gödel, Escher, Bach, un Eterno y Grácil 

Bucle”.

• Hull D., 1974, Philosophy of Biological Science.
• Jackendoff R., 1987, Conciusness and the Computational Mind.
• Jordan P. Science and the course of history.
• Kafatos M. y Nadeau R., 1990, The Conscious Universe.
• Krips H., 1987, The metaphysics of quantum theory.

• (*) Monod J., 1970, El azar y la necesidad. Ensayos sobre la fi-
losofía natural de la biología moderna.

• Penrose R., 1989, La nueva mente del emperador.
• Penrose R., 1994, Shadows of the Mind.
• Prigogine I., 1994, Les Lois du Chaos.

• Prigogine I., 1996, El fin de las certidumbres.
• Prigogine I. y Stengers I., 1979, La nueva alianza. Metamorfosis 

de la ciencia.

• Prigogine I. y Stengers I., 1984, Order Out of Chaos.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

333

• Prigogine I. y Stengers I., 1988, Entre el tiempo y la eternidad.

• (*) Rubia F. J., 2000, El cerebro nos engaña.
• (*) Scott G. P., 1985, Atoms of the living flame. An Odyssey into 

Ethics and the Physical Chemistry of Free Will.
• Stapp H. P., 1993, Mind, matter and quantum mechanics.
• Stengers I., 1993, L’Invention des Sciences Modernes.
• Taylor J. G, 1972, La nueva física.

• Wigner E. P., 1967, Symmetries and Reflections.
  Entrevistas:

• Bell J. S., entrevista a: , 1986, en: The Ghost in the Atom.
• Prigogine I., entrevista a: , 1996, “Ilya Prigogine: El sentido del 

Universo son el tiempo y la creatividad”. 





“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

335

ÍNDICE DE AUTORES 

Acton, lord, 183 
Adler, M. J., 28 
Agustín (San), 37 
Albert, D. Z., 172 
Alegre Gorri, A., 86, 178 
Alvargonzález, D., 225, 228 
Anaxágoras, 86 
Anaximandro, 86 
Anaxímenes, 86 
Appenzeller, T., 65, 69 
Aquino, (Santo) Tomás de, 37 
Arafat, 270 
Arana, J., 73, 76, 99, 155, 162, 189, 
190, 226 
Arbib, M. A., 196 
Aristóteles, 82, 86, 180, 232 
Aronowitz, S., 162 
Artigas, M., 276 
Aspect, A., 148 
Atkins, P. W., 67, 205, 234, 279 
Atmanspracher, H., 169 
Ayala, F. J., 63, 226 
Azorín, 280 
Baars, B. J., 82, 199 
Bacon, F., 86, 261 
Bargour, I. G., 83 

Barklow, T., 71 
Barlow, H. B., 204 
Barnett, M. P., 158 
Barrett, C., 225 
Barrett, P. H., 228 
Bass, L., 167, 239 
Batterman, R. W., 123 
Baudrillard, J., 58, 106 
Beck, F., 157 
Beck, W. S., 87 
Belincourt, T., 170 
Bell, A. E., 102 
Bell, J. S., 147, 148, 186 
Benthan, 271 
Bergson, H., 75, 233 
Berkeley, G., 88, 139, 150 
Berthelot, 74 
Berzelius, 74 
Birkhoff, G., 137 
Bitterman, M. E., 241 
Blackmore, J., 120 
Bloom, K. K., 212 
Bodian, D., 156 
Bohm, D., 103, 142, 147, 172, 
186, 245, 247 
Bohr, N., 20, 127, 128, 139, 140, 
147, 150, 162, 163, 164 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

336

Boltzmann, L., 20, 120, 121, 122, 
123, 124, 125, 229, 279 
Bonaparte, N., 102 
Born, M., 127, 128, 136 
Bourdin, 182 
Boussinesq, J., 117 
Bramhall, J., 46 
Bricmont, J., 57, 58, 75, 106, 122, 
197, 229, 233 
Broglie, L. de, 127, 134 
Broncano, F., 176, 188 
Büchner, L., 33, 34, 75, 84, 86, 203, 
204, 231, 238 
Buckler, H. T., 181 
Bueno, G., 27, 31, 32, 63, 66, 74, 84, 
85, 86, 87, 94, 213, 255, 261 
Buhrman, R., 170 
Bullock, T., 241 
Bunge, M., 68, 83, 87, 151, 200, 
240, 241 
Buridán, 185, 276 
Bush, G. W., 270 
Callen, H. B., 152 
Calude, C., 104 
Calvin, M., 231 
Calvino, 37, 92, 104, 252, 276, 277 
Campbell, C. B. G., 241 
Campbell, D. I., 104 
Campbell, K., 86 
Capra, F., 172, 247 
Carnap, R., 188 
Casini, P., 97 
Chaline, J., 226, 236 

Chernishevsky, N. G., 65 
Chissick, S. S., 141 
Chomsky, N., 195 
Chopra, D., 171 
Churchland, P. M., 86, 87 
Churchland, P. S., 87 
Cioran, E. M., 84 
Clauser, J. F., 147 
Clausius, 119 
Cochran, A. A., 153, 171, 172 
Cohen Tannoudji, C., 145 
Compton, A. H., 166 
Comte, A., 52, 73, 182 
Crane, T., 85, 87, 215 
Crick, F., 20, 156, 196, 198, 199, 
204, 205, 207, 208, 211, 222, 
229
Crowell, M. C., 206 
Cudworth, R., 275 
Currier, R. D., 206 
Cytowic, R. E., 212 
d’Espagnat, B., 147 
Dalí, S., 163 
Damasio, A. R., 208, 211, 242 
Daneri, A., 263 
Darwin, Ch., 120, 226, 227, 228, 
229, 230, 232, 234, 237 
Davidson, D., 94, 368 
Davisson, C. J., 133 
Dawkins, R., 78, 226, 238, 244 
Debray, R., 197 
Decker, P. de, 183 
Deeke, L., 210 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

337

Delbrück, M., 240 
Deleuze, G., 58, 106 
Demócrito, 86, 87, 102, 178 
Dennett, D. C., 46, 230 
Descartes, R., 82, 89, 90, 168, 169, 
193
Devillers, Ch., 226, 236 
d'Holbach, 86 
Diderot, 86 
Dimond, J., 240 
Dirac, P., 127, 128, 142 
Diu, B., 145 
Dmitriyev, V. P., 147 
Dobzhansky, T., 228, 239, 243 
Domínguez, A., 49 
Driesch, H., 75 
Eccles, J. C., 20, 157, 169, 170, 204, 
211, 214, 240, 241 
Eddington, A. S., 165 
Efron, R., 211 
Einstein, A., 18, 20, 103, 111, 112, 
146, 148, 150, 186, 189, 379 
Elorduy, E., 278 
Elredge, N., 230 
Engels, F., 267 
Epicuro, 103, 178 
Epstein, P., 136 
Erasmo de Rotterdam, 37 
Escotado, A., 58, 106 
Everett, 140 
Fasol Boltzmann, I. M., 120 
Fauconet, P., 268 
Favrholdt, D., 150 

Federico II de Prusia, 379 
Fernández Fernández, A., 31, 
263
Fernández Rañada, A., 58, 103 
Ferrater Mora, J., 29, 37, 92, 
189, 275 
Fetzer, J. H., 190 
Feyerabend, P. K., 141 
Feynman, R. P., 131, 132, 133, 
143, 164 
Fichte, 44, 88 
Ficker, A., 181 
Forman, P., 161 
Foss, J. E., 80, 198 
Fox, S. W., 231 
Frank, P., 165 
Frankfurt, H., 94 
Friedman, H., 71 
Frölich, H., 170 
Fromm, E., 276, 277 
Gage, F. H., 199 
Galiana Mingot, T. de, 72 
Galileo, 232 
Gallagher, R, 65, 69 
Galvani, L., 76 
Gardner, M., 171, 200 
Gebser, J., 241 
Germer, L. H., 133 
GÖDEL, 197, 198 
Goethe, J. W. von, 7, 281, 372 
Goldberg, G., 212 
Gómez Pereira, 193 
Gottman, J., 181 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

338

Gould, S. J., 230, 236 
Gracián, B., 373 
Grangier, P., 148 
Grötzinger, B., 210 
Gruber, H. E., 228 
Guattari, F., 106 
Gusdorf, G., 247 
Haeckel, 86 
Haldane, J. B. S., 155 
Hallie, P. O., 269 
Harkness, G., 92, 104, 252 
Harlow, H. F., 243 
Harre, R., 102 
Hartmann, N., 31, 233, 263 
Hayakawa, T., 231 
Hebor, J., 150 
Hegel, 38 
Heidegger, M., 44 
Heimsoeth, H., 44 
Heisenberg, W., 20, 127, 128, 138, 
141, 142, 144, 147, 162, 163, 187, 
188
Heitler, W., 167 
Helvetius, 86 
Heráclito, 86 
Herman, R., 235 
Hessen, B. M., 86, 260 
Hiley, B. J., 245 
Hipócrates, 203 
Hitler, A., 277 
Hobbes, T., 28, 45, 46, 47, 48, 59, 
86, 92, 102, 257 
Hoesen, G. W. van, 211 

Hofstadter, D. R., 197 
Honderich, T., 46, 94, 188, 216, 
218
Horgan, J., 146, 151, 167, 209 
Hotton, H., 241 
Hull, D., 79 
Hume, D., 35, 100, 101, 145 
Huxley, T. H., 64, 65 
Huygens, 132 
Iribarne, J. V., 41, 42 
Jackendoff, R., 195 
Jacob, F., 227 
James, W., 119 
Jammer, M., 141 
Jaspers, K., 44 
Jensen, R. V., 106 
Jesucristo, 273 
Johnson Laird, P. N., 195 
Jordan, P., 142, 165, 166, 237 
Josephson, B. D., 170 
Jung, C., 169 
Kafatos, M., 172, 247 
Kant, I., 28, 31, 41, 42, 43, 100, 
101, 145, 189, 255, 371 
Kempermann, G., 199 
Khayyam, O., 279, 280 
Kim, J, 83 
Kischner, M., 158 
Koch, C., 199, 222 
Kornhuber, H. H., 210 
Krips, H., 151 
Kuhn, H. G., 199 
Kuhn, T., 259 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

339

La Mettrie, J., 86, 193, 203, 379 
Lacan, 58 
Lain, T., 235 
Laloë, F., 145 
Lamarck, 232 
Laplace, P. S., 86, 98, 100, 101, 102, 
105, 109, 111, 117, 122, 175, 176, 
177, 181, 356, 379 
Laurent, G., 199 
LeDoux, J. E., 207 
Leibniz, G. W., 36, 39, 40, 41, 90, 
93, 185 
Leighton, R. B., 131, 132, 133, 143, 
164
Lequier, 103 
Lerner, E., 161 
Leucipo, 86, 102 
Libet, B., 210 
Lichtenberg, G. C., 220 
Lillie, R. S., 156, 166 
Liz, M., 82, 83, 195 
Locke, 86 
Loewer, B., 172 
Loinger, A., 263 
López Corredoira, M., 32, 33, 242, 
262, 268, 281, 367, 368, 373, 374 
Lucrecio, 166, 179, 180 
Ludwig, K., 201 
Luria, A. R., 222 
Lutero, M., 37, 92, 276, 277 
Lyotard, J. F., 106 
Maple, B., 170 
Marcer, P. J., 167 

Marcuse, L., 57, 188 
Margenau, H., 145, 165 
Marina, J. A., 94, 221, 273 
Marx, 84 
Masterton, R. B., 241 
Maxwell, J. C., 20, 72, 106, 111, 
116, 117, 120, 121 
Mayr, E., 228 
McCulloch, W. S., 196 
McLaughlin, B., 67, 79 
Meenen, M. van, 183 
Mehra, J., 156 
Mellor, D. H., 85, 87, 215 
Mendel, 228 
Meyerson, E., 118 
Mill, J. S., 37 
Milner, R., 226 
Mitchison, T., 158 
Moleschott, 86 
Molina Fernández, F., 255, 267, 
268, 271, 272, 273 
Monod, J., 75, 76, 233, 237, 238, 
279
Montesquieu, Ch. de S., barón 
de, 30 
Moore, G. E., 94 
Morgan, T., 237 
Morris, D., 228 
Mulhauser, G. R., 167, 200, 201 
Müller, H. J., 237 
Nadeau, R., 172, 247 
Nagel, E., 69 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

340

Nanopoulos, D. V., 158, 167, 169, 
263
Nernst, 152 
Neumann, J. von, 127, 128, 137, 
167, 173, 195, 199, 214 
Neumann, L., 182 
Newton, I., 97, 98, 99, 100, 101, 
102, 103, 106, 109, 111, 112, 116, 
118, 132, 135, 194 
Nicolis, G., 117, 118, 235 
Nietzsche, F., 20, 43, 62, 217, 220, 
223, 261, 274, 281, 282, 344, 345, 
346, 376 
Niven, W. D., 106, 116 
Nogushi, J., 231 
Nozick, R., 242 
Occam, G. de, 37 
Ojemann, G. A., 207 
Oparin, A. I., 231 
Oppenheim, P., 196 
Overton, R., 86 
Pacho, J., 87, 242 
Pallikari Viras, F., 170 
Parménides, 86, 87, 112, 119 
Pascal, B., 281 
Pauli, W., 169 
Pedro el Grande, 30 
Penfield, W., 206 
Penrose, R., 20, 87, 158, 159, 167, 
169, 197, 198, 199, 216, 346 
Peres, A., 147, 149, 165 
Pérez Chico, D., 82, 88, 217 
Perl, M., 71 
Perot, P., 206 

Pinochet, 358 
Pío Baroja, 280, 281 
Pitaco de Mitileno, 273 
Pitts, W., 196 
Planck, 152 
Platón, 82, 151, 180 
Podolski, B., 146, 148 
Poincaré, H., 106 
Popper, K. R., 20, 73, 80, 110, 
111, 112, 113, 119, 149, 169, 
170, 176, 188, 216, 218, 239, 
240, 350, 356, 368 
Porter, T. M., 180, 184, 190 
Price, H., 186 
Price, W. C., 141 
Prigogine, I., 20, 110, 113, 114, 
115, 116, 117, 118, 119, 123, 
125, 151, 176, 235, 346, 356 
Primas, H., 169 
Prosperi, G. M., 263 
Putnam, H., 149, 196 
Quetelet, A., 181, 182 
Reichenbach, H., 137 
Roger, G., 148 
Rosen, N., 146, 148 
Rosu, H. C., 158, 167 
Roux, W., 238 
Rubia, F. J., 222, 223, 241 
Rümelin, G., 182 
Russell, B., 75, 233 
Rutherford (lord), 65 
Ryle, G., 91 
Sabatés, M. H., 68, 85, 87 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

341

Sands, M., 131, 132, 133, 143, 164 
Sartre, J. P., 45 
Schelling, F. W. J., 36, 44 
Schiller, J. C. F. von, 7, 224, 259 
Schilpp, P. A., 146, 189 
Schopenhauer, A., 28, 45, 49, 50, 51, 
59, 101, 271, 281, 345, 366, 378, 
380

Schreiber, Z., 128 
Schrödinger, E., 79, 127, 135, 136, 
137, 140, 145, 152, 163, 188, 355 
Scoto, D., 37 
Scott, G. P., 55, 74, 157 
Searle, J. R., 82, 87, 187, 188, 216, 
217, 218, 220 
Séneca, L. A., 215, 278 
Serres, M., 106 
Service, R. F., 76 
Shapiro, L., 76 
Shimony, A., 147, 200 
Skinner, B. F., 194, 195, 268 
Smart, J., 87 
Smith, C. U. M., 156, 157, 205, 207, 
211
Snyder, D. M., 143, 201 
Sokal, A. D., 57, 58, 75, 106, 197, 
233
Spengler, O., 162, 223, 272 
Sperry, R. W., 209 
Spinoza, B. de, 28, 38, 39, 40, 45, 
48, 49, 59, 88, 254, 257, 275, 278, 
281
Squires, E. J., 200 
Stahl, G. E., 73 

Stapp, H. P., 165, 167, 168, 173, 
201
Stebbins, G. L., 78 
Stefanescu, D., 104 
Stenger, V. J., 200 
Stengers, I., 116, 117, 119, 125, 
235
Stephen, J. F., 183 
Stevens, S. S., 207 
Stroud, B., 85, 87 
Sutherland, S., 81 
Svozil, K., 104 
Szabó, L. E., 148, 186 
Tales de Mileto, 86 
Taylor, J. G., 148 
Teilhard de Chardin, P., 233 
Thom, R., 92, 114 
Timoféeff Resovsky, N. W., 237 
Toland, 86 
Tranel, D., 208 
Turing, A. M., 197, 198, 199 
Ulisses Moulines, C., 114 
Unamuno, M. de, 281 
Vallejo Arbeláez, J., 28, 86, 247 
Varma, C., 170 
Venn, J., 182 
Vogt, 86 
Voltaire, 258 
Vries, H. de, 236 
Waelhens, A. de, 44 
Wagensberg, J., 114, 115 
Wagner, A., 181 
Wald, G., 231 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

342

Wallace, A. R., 226 
Watson, J. B., 194 
Weiner, M., 236 
Whitehead, A. N., 87, 260, 265 
Wiggins, D., 103 

Wigner, E. P., 167, 168, 170, 
173, 199, 214 
Wittgenstein, L., 225, 262 
Wöhler, 74 
Zenón de Citium, 269, 271 
Zenón de Elea, 199 
Ziman, J., 52



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

343

¿CÓMO SE HIZO...?

Es muy común en la industria cinematográfica que por cada 
largometraje creado se realice un documental dedicado a contar 
los detalles y entresijos que rodearon la gestación de la película. 
Esos documentales, con título “¿Cómo se hizo...?” o similar, no 
son más que un largo trailer publicitario, sin nada peculiar que 
contar, que se exponen en las cadenas de TV—sus dineros co-
brarán por ello, aquí  todo es negocio—antes del estreno de la 
película. Bien, aquí la idea no es hacer publicidad para la venta 
de unos libros, porque este mismo capítulo va incorporado a la 
obra, pero sí me pareció interesante ofrecer unos comentarios 
sobre la gestación de esta pequeña obra. Puede que no sea muy 
peculiar el siguiente relato, pues las miserias del mundo se dan 
en todo tiempo y todo lugar, pero me parece, incluso desde el 
punto de vista filosófico y moralizante, que de estos entresijos 
también se puede aprender cómo es el mundo en que vivimos, si 
acaso con cosas más importantes que el entendimiento de lo que 
es una función de onda o los microtúbulos. Además, dado que 
en la filosofía fatalista propuesta el argumento racional filosófi-
co (las matemáticas y la lógica son otro cantar) no procede de 
una supuesta capacidad objetiva en el hombre sino de las condi-
ciones que le llevaron a llegar a esos razonamientos y de los 
intereses en los mismos, parece oportuno narrar las motivacio-
nes y el desarrollo de este trabajo, en qué circunstancias se creó, 
y sobre todo los obstáculos que encontró. Este mundo fatal 
arrastrado por las pasiones y las sinrazones es el que nos toca 
vivir, y de nada sirve clamar justicia, razón o libertad. El poder 
es el motor, y en el mejor de los casos las virtudes del hombre, 
como son sus instintos de compasión o amor hacia sus semejan-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

344

tes o la nobleza de espíritu en unos pocos corazones. Novelas 
rosas aparte, son bien raros los segundos atributos y muy común 
la voluntad de poderío, tal y como Nietzsche intuyera en su ge-
nial filosofía. El mundo es una selva y la vida es una lucha. Só-
lo con tal supuesto puede uno vivir desengañado y libre de sor-
presas. Supuesto que es pesimista, pero que también puede 
verse con optimismo, como el vitalismo nietzscheano arguye. 
La vida es lucha, y ésta fue la pequeña y modesta batalla que 
hubo de librarse para poder dar a luz la presente obra:

Es claro para mí, en consistencia con lo que he dicho a lo 
largo de este libro, que la razón o razones que uno tenga para 
pensar de un determinado modo no provienen de nuestro propio 
libre albedrío para poder escoger los argumentos que nos con-
vencen. De algún modo, nuestras circunstancias y condicionan-
tes gobiernan el barco de nuestra existencia y pensamiento, y 
nos llevan a donde el destino, cierto o incierto, quiere. Uno no 
llega al convencimiento de una posición por el uso de la razón y 
la adquisición de unos conocimientos, sino que avanzamos 
hacia los conocimientos y las razones motivados por otras “sin-
razones” varias. Así, de algún modo, se formó en mí desde mi 
más tierna adolescencia una concepción del mundo similar a la 
que ahora poseo, aunque mucho menos documentada, natural-
mente. Supongo que esa concepción se iría haciendo más afian-
zada cuando realicé mis estudios de secundaria, cuando escogí 
mi carrera de Ciencias Físicas, etc. 

La filosofía ha sido también otra de mis grandes pasiones, 
aunque más tardía que las ciencias. ¿Por qué? Supongo que to-
do tendrá alguna explicación en términos causales pero no me 
parece de interés el tratar de responder a la pregunta. Basta sa-
ber que estas afinidades se daban. Con estas condiciones de par-
tida, no sería muy difícil pronosticar que, aun habiendo estudia-
do una carrera de ciencias, intentase acercarme a la filosofía, 
quizás de un modo oficial... El caso es que, ya por aquel enton-
ces—hablo de cuando terminé mi carrera de Ciencias Físicas, y 
estaba realizando mi tesina de licenciatura en un centro de in-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

345

vestigación—, tenía cierto bagaje de lecturas filosóficas, algu-
nas de las cuales mucho me enseñaron a desconfiar del mundo, 
enseñanzas que pronto aprehendí dado quizás mi natural des-
confianza del buen gallego. Había leído entre otros a Schopen-
hauer y a Nietzsche, dos de mis más admirados maestros. Bien 
entendía yo frases como “Entre productores y consumidores es 
deseable que haya el menor número posible de personas, pues 
los intermediarios adulteran sin pretenderlo el alimento que 
transmiten; además, en pago a su mediación, exigen demasiado 
para ellos: interés, admiración, tiempo, dinero y otras cosas de 
las que privan, consiguientemente, a las personas originales y 
productivas. Hay que considerar siempre al profesor como un 
mal necesario, al igual que hacemos con el comerciante; un 
mal que hay que reducir todo lo posible.” (Nietzsche , “El ca-
minante y su sombra”); o “El pasto, en la cuadra del oficio de 
profesor, es el que más conviene a los rumiantes. Por el contra-
rio, los que reciben su alimento de manos de la naturaleza, se 
encuentran mejor al aire libre.” (Schopenhauer, “Parerga y 
Paralipómena”). La verdad es que es una joya el capítulo “So-
bre la filosofía de universidad” del citado libro de Schopen-
hauer. En fin, tenía claro que el saber no se halla en una facul-
tad de administradores de la filosofía y no pretendía con mi 
acercamiento a tal entidad aprender a pensar mejor. Sin embar-
go, sí que se aprende en esos lugares a rellenar un texto con 
muchas referencias y otras minucias que, entre otras cosas, me 
han ayudado a realizar la parte más aburrida de este trabajo. 
Puesto que no había nada que perder, y en esta loca juventud de 
todo hay que probar, pues decidí pasarme por un departamento 
de filosofía para realizar una tesis doctoral. La historia realmen-
te se hizo larga y pasó por varios departamentos, y con varios 
administradores como protagonistas, que dejaré como anónimos 
por hacerles un favor y no dejar maltrechos sus nombres. 

En 1993, hice un curso de doctorado en la facultad de filoso-
fía de la Universidad U1 impartido por la profesora F1 que tra-
taba sobre mecánica cuántica y sus problemas filosóficos aso-
ciados. Aquel curso me pareció distinto de lo que estaba 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

346

acostumbrado a ver en una facultad de Cc. Físicas, el enfoque 
era puramente descriptivo y sin pararse a detalles técnicos. En 
cierto modo, me recordó al estilo de los libros de divulgación 
científica para el público general, pero con el añadido de espe-
culación y divagación propiamente filosófica. Aunque mi im-
presión general fue positiva, he de decir que me pareció a veces 
que hablaban de otra mecánica cuántica de la que yo había es-
tudiado en mi facultad de ciencias. 

En 1994, debido a mi cambio de residencia a otra ciudad, me 
pongo en contacto con otro profesor F2 de otra Universidad U2. 
En esta Universidad me matriculo como estudiante de tercer 
ciclo y completo en dos años los 32 créditos necesarios para 
poder realizar una tesis. A mediados de 1995 empiezo a barajar 
la posibilidad de realizar ese trabajo bajo la dirección de F2. 
Escogí el tema de la libertad en relación con las ciencias natura-
les contemporáneas por varias razones: principalmente porque 
habían caído en mis manos varios trabajos tipo de los de Penro-
se o Prigogine, de quien tuve el placer de oír en directo una 
charla suya, y me parecía que ahí había un tema interesante a 
rebatir; también porque no quería hacer un trabajo de interpretar 
filosofías ajenas—pues, como Nietzsche, pensaba que los in-
termediarios adulteran sin pretenderlo el alimento que transmi-
ten, y siempre he sido del parecer de que para conocer a un filó-
sofo hay que leerlo directamente y no a la multitud de trabajos 
con que comercian los administradores—; y porque pensaba—
erroneamente, como me di cuenta más tarde—que al tratar de 
un tema del que yo sabía más que los propios profesores del 
departamento de filosofía, me dejarían navegar más a mi aire y 
no podrían ponerme obstáculos con nimiedades típicas de la 
profesión. El profesor F2 era un titular de Metafísica, poco co-
nocedor de las ciencias por tanto; pero le propuse realizar el 
trabajo conjuntamente con la supervisión de la profesora F1. Él 
aceptó gustoso, ya que F1 era una antigua alumna suya con 
quien parece que tenía una buena relación profesional. En 1996 
presento un proyecto de tesis en la Universidad U2 con el título: 
“Una defensa de la no libertad en el marco de la ciencia con-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

347

temporánea”, unas 15 paginitas con algunas descripciones bási-
cas del trabajo que pretendía acometer. Mis primeras interac-
ciones se dieron ya en la elaboración de este proyecto. Me 
resultó cuanto menos chocante que en la última versión del 
proyecto antes de corregir, F1 me hubiese anotado 44 correc-
ciones a hacer, y F2 anotara 48. La similitud del número puede 
llevar a pensar que efectivamente esas 40 y algo correcciones 
eran necesarias, pero lo curioso es que sólo 4 del total de las 
correcciones propuestas eran comunes. Y prácticamente todas 
las nimiedades corregidas eran cosas como que si “ciencia” se 
debe escribir con mayúscula o con minúscula, o de si la palabra 
ideología no debe aplicarse sino a la ideología política, etc. Con 
todo, me pareció y me sigue pareciendo que el dominio del len-
guaje por parte de estos profesionales era superior al mío. Qui-
zás conceptualmente no tenían nada que corregirme, pero su 
lenguaje estaba más cerca de lo académicamente correcto. 

Comienza la tesis en los años 1996-1997. No con muchos 
ánimos por parte de mis directores, pero con ánimo por mi parte 
de emprender una labor distinta de la investigación científica 
que hasta ahora había llevado a cabo como ocupación principal. 
F2 me recordaba varias veces que no se esperaba que un estu-
diante de tesis produjese nada nuevo e interesante, pues de todo 
ha corrido ya mucha tinta. Compartía su opinión respecto a po-
der llevar a cabo un trabajo “rompedor”, sin embargo creo que 
eso debe aplicarse tanto a seniles como principiantes, y que no 
es buen comienzo empezar diciendo a un estudiante: hagas lo 
que hagas no va a valer para nada. Ciertamente, no se puede 
producir nada en una facultad de filosofía que sea novedoso 
porque los propios seniles del lugar ponen trabas a todo lo que 
sea salirse de sus estándares. 

Comienzo la tesis por donde creo que hay que empezar: si 
vamos a hablar de lo que las ciencias dicen, demos un repaso a 
las ciencias mismas, concretamente a la mecánica cuántica, que 
es tema central en el trabajo. El capítulo 5 (que aquí he presen-
tado de una forma resumida, eliminando casi toda la parte ma-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

348

temática, con respecto a la tesis) fue por tanto el primero en tra-
bajarse y, de hecho, pocas cosas he cambiado desde que lo es-
cribiera. De este capítulo se desentendió F2, porque no era su 
campo. Se lo envié a F1 y no pareció gustarle demasiado. Lo 
calificó de texto de divulgación sin “profundidad” filosófica. 
Efectivamente, sus contenidos son básicos si los comparamos 
con la investigación puntera en el campo, aunque creo que mu-
chos filósofos que hablan de la mecánica cuántica ni siquiera 
tienen esos conocimientos, y sus trabajos “profundos” ni siquie-
ra tienen en cuenta aspectos básicos de la mecánica cuántica, 
con lo que no sobra repasarlos. No, no le gustó la idea. Le pare-
ció hasta irritante el tratamiento formal científico. ¿No vamos a 
hablar de ciencia? Pues hablemos de ciencias y enterémonos de 
sus enseñanzas—pensaba yo. Bien sabía que ésta no era la for-
ma de tratar un problema por parte de los filósofos de la ciencia 
o de la naturaleza, pero creía y creo que no se puede empezar a 
hablar del principio de indeterminación desde un punto de vista 
metafísico sin antes saber la versión oficial de las ciencias físi-
cas. Los enfoques que muchas veces he oído con tanta profun-
didad=oscuridad filosófica se escapaban muchas veces del rea-
lismo empirista de la ciencia, y mi objetivo era por tanto dejar 
cuatro conceptos claros, no mis conceptos sino los de la ciencia 
estándar. Preocupaba también a F1 que hubiera adoptado ya 
ciertas posiciones filosóficas y cierto enfoque al capítulo antes 
de realizar una conversión a los sagrados caminos de la filosofía 
“profunda” que tanto F1 o F2 parecían preferir. Lo único que 
había hecho realmente era recopilar información sobre las inter-
pretaciones de la mecánica cuántica ciñéndome lo más posible a 
las enseñanzas de quienes se supone que sí son expertos en me-
cánica cuántica. 

F1 terminó molestándose por mi osadía respondiendo y mi 
poca voluntad de obedecer. Después de uno o dos años traba-
jando con ella, todavía no se daba por enterada de lo que pre-
tendía hacer, y parece que tenía la esperanza de que siguiera su 
línea de investigación: estudiar los hechos históricos en torno a 
la creación de la mecánica cuántica a principios del s. XX. De-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

349

cenas de veces le expliqué, por ejemplo, que no trataba de de-
fender un determinismo en la mecánica cuántica, pero sin mu-
chos resultados. Cuando mencionaba lo de la defensa de la no-
libertad, me recomendaba que leyese a tal o cual persona rela-
cionada con el debate histórico sobre el determinismo. No hubo 
manera de hacerle entender que el problema de la libertad no es 
sólo la refutación del determinismo, y cansada ya de oír mis 
réplicas decidió dejarme colgado y no seguir con la dirección de 
mi tesis: ¡por desobediencia a la autoridad! 

F2, que poco podía decir del asunto, decidió buscar a otra 
persona que supliera a F1 y supiera algo de filosofía de la cien-
cia: F3 de la misma Universidad U2, un filósofo que daba clases 
sobre filosofía de la mente, filosofía analítica, y filosofía de la 
ciencia. F3 se mostró muy interesado por el tema y con buena 
disposición de colaborar. Me pareció F3 un hombre de pocas 
luces, un poco parado él, menos culto que F2, no se puede pen-
sar que fuera precisamente la imagen del filósofo lúcido, pero 
como mostraba buena disposición y parecía bastante abierto, 
pues no me pareció mal que tomase parte en la supervisión, 
aunque procediera del manicomio de los filósofos de la mente. 

En 1998 y 1999, realicé la mayor parte de las lecturas y es-
critura del trabajo que ahora presento. F2 poco me ayudaba, 
pues ante todo se excusaba diciendo que no era su tema. Sólo en 
el capítulo 1 pude contar con sus recomendaciones de lecturas, 
muchas de las cuales fueron de gran ayuda en el enfoque de este 
capítulo. En los capítulos 2 y 3 conté con las recomendaciones 
de lecturas de F3. Y en el resto de los capítulos tuve que bus-
carme la vida por mi cuenta, que era quien más o menos tenía 
claro lo que quería realizar. F2 fue algo crítico con el capítulo 1, 
el único que le competía, y no encontró, después de algunas 
correcciones realizadas reparos mayores al mismo. Sólo se que-
jaba de que era muy poco el material que allí aportaba para una 
tesis y poco “profundo”. Esto de la profundidad es algo que se 
me ha dicho numerosas veces. La brevedad de este capítulo la 
justifiqué en que no era el tema de la tesis tratar el debate histó-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

350

rico sobre la libertad, y pareció estar F2 más o menos conforme, 
aunque con algunas reservas.

La interacción con F2 fue lenta—a veces, he tenido que es-
perar más de medio año para que se leyese 40 páginas—y en 
permanente sospecha de los méritos de mi trabajo; aunque, en 
franca concesión, siempre reconoció no estar preparado para 
evaluar sus contenidos y que debían ser otros los que lo hicie-
ran. Se mostró temeroso por el contenido polémico de mi tesis 
que le hacía pensar que traería problemas en una futura lectura. 
El materialismo propugnado no le era nada simpático, ni tam-
poco los ataques constantes a personajes de reputación como 
Popper, ante el cual parecía mostrar un profundo respeto. Aun-
que no supo rebatirme mis argumentos, sospechaba que mi ar-
gumentación era totalmente errónea, y que era el discurso de 
Popper y de otros como él el que verdaderamente podría califi-
carse de valor filosófico. Sugerí a F2 numerosas veces que con-
sultase a algún físico si lo que había escrito en el capítulo 4 era 
técnicamente correcto, pero no lo hizo, no quiso consultar con 
ningún físico. Prefirió decir algo como: no me gusta tu tesis y 
no estoy de acuerdo con tus críticas, sin embargo no puedo re-
batirte porque yo no sé nada de ciencias físicas y no quiero con-
sultar con ningún otro físico (quizás por temor a que sí encon-
trase todo correcto). F2 se lavaba las manos, no quería 
pronunciarse en contra pero hacía todo lo posible para escabu-
llirse y quitarse de encima la pesada carga que le había caído. 

La interacción con F3 fue bastante diferente y con una evo-
lución progresivamente a peor. Al principio, parecía estar de 
acuerdo con mis planteamientos, pero poco a poco se fue ce-
rrando hasta llegar a pronunciarse en contra. Su planteamiento 
inicial fue: muy bien, me parece bien lo que quieres contar, pero 
estaría bien que además añadieses algún capítulo sobre el pro-
blema del compatibilismo y que además tuvieses en cuenta al-
gunos artículos (que él luego me daría, sobre el problema del 
reduccionismo y otros). F3 se leía rápidamente lo que le pasaba. 
Yo leía todo lo que me dejaba y le iba dando mi opinión al 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

351

tiempo que iba escribiendo algunas secciones con estas referen-
cias con mi opinión sobre los diversos autores. Entonces, F3 se 
mostraba algo contrariado pero, con la paciencia del educador 
que enseña al ignorante, me iba dando nuevos artículos sobre el 
asunto de la libertad y cosas de filosofía analítica, filosofía de la 
mente, etc. Aquella basura ya me estaba saliendo por las orejas, 
siempre decían las mismas tonterías. Así que tuve que decirle 
en términos claros que no iba a hacer una tesis sobre filosofía 
analítica sino sobre las ciencias naturales contemporáneas, tal y 
como habíamos acordado en un principio. Ante esto, él empezó 
a argumentar que la clave del asunto de la libertad está en el 
compatibilismo y que era tema fundamental el tratarlo con ex-
tensión en la tesis. Así, poco a poco, fue tratando de llevarme a 
su terreno y tratando de reconvertir mis convicciones a algo que 
poco tenía que ver con el objetivo inicial de la tesis. El argu-
mento era casi siempre el mismo: tú vienes de una facultad de 
ciencias y por tanto eres un ignorante en cosas de filosofía, con 
lo cual debes ponerte al día de lo que es la verdadera filosofía. 
Ante mi respuesta de que quienes saben de ciencia son los pro-
pios científicos F3 contestaban que la filosofía escrita por cien-
tíficos no era filosofía de rigor académico, y que no se deben 
considerar en una tesis en una facultad de filosofía, ni siquiera 
cuando se traten temas científicos. 

En 1996-1997 conocí a un estudiante de doctorado de filoso-
fía de la Universidad U2, F4, que se convertiría en buen amigo 
mío y con el que trabajaría en un artículo sobre el tema de la li-
bertad: “Sobre el libre albedrío. Dos únicas opciones: dualismo o 
materialismo”. De aquí sacaría algunos materiales para el capítu-
lo 3. Fue realmente enriquecedora la interacción con F4, pues 
colaboramos no desde planos maestro-alumno, sino en diálogo 
abierto, cada uno aportando lo que sabe y lo que piensa, y dejan-
do pensar al contrario. Este artículo lo enviamos a una revista R1 
en 1998, una revista de una fundación dedicada a la filosofía, 
Fu1. Después de preguntar reiteradamente al editor qué pasaba 
con ese artículo, recibimos una respuesta un año más tarde, a 
principios de 1999, diciendo que el artículo no se publicaba. La 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

352

misiva era tajante y sin detenerse a muchas explicaciones. Sim-
plemente decía en 3 o 4 líneas que el tema que yo trataba ya 
había sido discutido por el filósofo F5 y que deberíamos aprender 
de sus libros. A mí aquello me pareció indignante: un año para 
responder si se acepta un artículo o no, y al final se rechaza con 
la endeble excusa de que no me citas a mí y a los míos. ¡Qué va-
nidad tan descarada! El artículo no se volvió a enviar a ninguna 
otra revista y lo tuvimos guardado hasta el año 2002; pero... no 
voy a adelantar acontecimientos y vuelvo al año 1999. 

En 1999-2000, seguía discutiendo con F2 y F3 sobre el tra-
bajo ya prácticamente terminado. Las esperas se hacían inaca-
bables. F2 se retorcía y escurría el bulto, y ponía el grito al cielo 
diciendo: “pero ¿cómo vamos a conseguir un tribunal para esta 
tesis?”. F3 seguía dándome cosas para leer y mostrándose des-
contento con mi posición reduccionista e incompatibilista. Creo 
que el colmo de su paciencia llegó cuando asistí a una charla en 
contra del fisicalismo de un amigote suyo que había invitado: 
F6 de la Universidad U3. La charla fue penosa, se le caía a uno 
el alma el suelo escuchando los argumentos de todo un profesor 
de filosofía que publica libros en inglés en la editorial Oxford 
University Press. Trataba de convencer a la audiencia de que el 
fisicalismo es erróneo por una cuestión de lógica acerca de la 
causalidad que según él la postulan los fisicalistas. Empezó la 
charla describiendo unas ideas de los fisicalistas que a mí me 
eran extrañas, y luego, él se lo guisa y él se lo come... rebatió 
esas ideas. Protesté por la idea que tenía del fisicalismo, y me 
contestó algo así como que pensar que todo se reduce a proce-
sos físicos y el fisicalismo son cosas distintas; y allá siguió re-
batiendo a unos fisicalistas que el hombre se había inventado, 
confundiendo “causa” con “condición necesaria” y otras cosas 
por el estilo. Después de casi dos horas tuve que dejar la sala 
porque ya estaba harto de oír tonterías. Esto y mi intervención 
parece que no le sentaron bien a F3, que allí estaba presente y 
echando flores a F6. A partir de entonces mis relaciones con F3 
pasaron de frías a heladas, y sólo faltarían unos meses para que 
me diera puerta. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

353

Mientras tanto, F2 me sugirió que pidiésemos opinión sobre 
el trabajo a otras personas. A mí me pareció bien, y le señalé 
algunas personas que podían entender y valorarlo apropiada-
mente. Desconfiado de mis sugerencias, no se puso en contacto 
con ninguno de los nombres que yo le di. Volvió a F1 y a otro 
filósofo F7 de la Universidad U4, estrecho colaborador de F1; 
de hecho, la filósofa F1 y el filósofo F7 escriben libros juntos y 
me pareció entender que hay o hubo más cosas comunes entre 
ellos aparte del terreno profesional. Se le envía la tesis a F7 en 
el verano de 2000, y como está en permanente contacto con F1, 
se supone que ambos la iban a leer. No me pareció esta idea 
apropiada dadas mis anteriores malas relaciones con F1. Sospe-
chaba que no iba a decir muy buenas cosas de mi trabajo, y F7 
no iba a hacerle un feo a F1 diciendo lo contrario. En cualquier 
caso, envié la tesis a F7 para no contrariar a F2. Después de tres 
o cuatro meses de enviado el ejemplar, F2 pregunta a F1 qué tal 
les había parecido el trabajo, y responden que no habían recibi-
do el ejemplar. Por lo visto, Correos había perdido el sobre que 
lo enviaba. 

A finales del año 2000 asistí a un congreso internacional so-
bre mecánica cuántica en que participaban filósofos y físicos; el 
congreso estaba organizado por filósofos de la Universidad U1. 
En él presenté una charla dentro de una de las sesiones paralelas 
que se desarrollaban. Antes de asistir al congreso, hice un ensa-
yo en presencia de F3 con algunos alumnos suyos. Ya desde el 
principio de este ensayo, tuve que oír algunas risas por parte de 
los alumnos de F3, seguramente inducidas por lo que éste les 
había contado antes sobre mi trabajo. La posición de F3 fue 
también de ataque. Había dado también otra charla unos dos 
años antes a otros alumnos de F3, que cursaban su asignatura de 
filosofía de la mente. En aquella anterior ocasión el respeto y la 
atención prestada fueron mayores, aunque se palpaba también 
un cierto desprecio por los contenidos de física y biología trata-
dos dejando de lado lo que muchos creían que era la ciencia 
fundamental en todo este asunto: las ciencias cognitivas, en re-
lación con la filosofía de la mente. Esto se me comentó explíci-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

354

tamente. Me pareció un comentario correcto, y fue a partir de 
entonces que decidí cambiar en el título de mi tesis “ciencias 
contemporáneas” por “ciencias naturales contemporáneas”, para 
que no quepa duda de qué tipo de ciencia estoy hablando, si es 
que a aquello otro—ciencias cognitivas—se le puede llamar 
ciencia.

Pero volvamos al congreso de mecánica cuántica del año 
2000. Como decía, ofrecí una charla en él, en inglés. Consideré 
que el inglés sería más apropiado que el español—los dos idio-
mas del congreso—dado que un buen número de asistentes eran 
extranjeros que no hablaban español. Luego, en el congreso 
mismo, he visto que casi todos los españoles daban su charla en 
español, lo cual me pareció extraño para un congreso interna-
cional, acostumbrado como estaba a los congresos de ciencias 
en que sólo el inglés es lengua oficial. De hecho, había pregun-
tado sobre ello al organizador principal del congreso, el filósofo 
F8, y me había recomendado dar la charla en inglés si me era 
posible. Posteriormente, solicitaron una versión resumida de la 
charla para publicarla en un libro de “proceedings” y yo volví a 
preguntar lo del idioma. ¿En inglés? Sí—se me dice. Bien, pues 
escribo el resumen en inglés porque creo que más gente de entre 
los asistentes lo entenderá. Cuando envío el escrito me pide F8 
traducirlo al español, pues al final decidieron publicarlo en una 
editorial española, y ellos ya tenían bastante trabajo con traducir 
las contribuciones de los extranjeros. En fin... paciencia y se 
hace. Más de un año y medio después de esto, a finales de 2002, 
pregunto si ya han sacado la publicación y me dicen que sí pero 
que han eliminado las dos terceras partes de las contribuciones 
por cuestiones presupuestarias, y que no me han publicado mi 
resumen. “Usted se hará cargo...”—me decía F8. Y efectiva-
mente, me hice cargo desde entonces de la falta de seriedad y de 
palabra en el único congreso internacional de filosofía al que 
había asistido. Esto es algo que nunca había visto en los nume-
rosos congresos de ciencias a los que he asistido. Me hago car-
go.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

355

La celebración del congreso tenía el interés principal de jun-
tar gentes de formaciones bien distintas como la pura formación 
científica y la pura formación filosófica. Sin embargo, como es 
frecuente en este tipo de encuentros multidisciplinares, cada 
uno habla para sí y los suyos, y más que encuentro parece que 
había un pasar de largo sin verse. Los asistentes de la parte 
científica se centraron en detalles técnicos del formalismo o en 
describir experimentos, mientras que los filósofos, en su mayor 
parte, se dedicaron a verle las cinco patas al gato de Schrödin-
ger y a contar batallitas históricas. He conocido a algunas per-
sonas con perspectivas más amplias que los dos polos pero, por 
lo general, los físicos hablaron de física y los filósofos hablaron 
de filosofía, ambos con sus propios lenguajes. 

En el congreso se hallaba la filósofa F1 a la que le dejé de 
nuevo un ejemplar de mi tesis (en mano, para que no le vuelvan 
a echar la culpa a Correos) para que ella y F7 lo leyeran. Prome-
tió leerse mi trabajo y hacerme llegar sus impresiones perso-
nalmente. F1 ofrecía una charla en el congreso de título “Sobre 
ondas y corpúsculos: Un punto de vista lingüístico”, título que 
ya denota cierto juego de palabras típico de los de su gremio. 
No asistí a su charla. Sí asistí a la charla de su estudiante de 
doctorado, con título enigmático que prometía sorpresas: “El 
origen de H y su significado físico y epistemológico en las pri-
meras leyes cuánticas”. La charla fue sorprendente, efectiva-
mente, por la cantidad de incongruencias y malas interpretacio-
nes de la mecánica cuántica que allí se expusieron; daba 
vergüenza ajena escuchar aquello. Lo más animado vino al final 
de la charla cuando un par de físicos senior especialistas en me-
cánica cuántica se levantaron para poner verde a la estudiante 
de F1; F1 no estaba presente porque estaba en otra sesión para-
lela. Por otra parte, F1 asistió a mi exposición y parece que 
tampoco esta vez se enteró de mucho pues me preguntó al final 
si estaba defendiendo el determinismo en la mecánica cuántica. 
Hay quien no sale del juego de meter a cada autor en un casille-
ro con terminación en “-ismo”.



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

356

Fue también a finales del año 2000 cuando me puse en con-
tacto con el filósofo F9 de la fundación Fu1, hijo del famoso 
filósofo vivo F5 que da nombre a la fundación, y profesor de 
filosofía en la Universidad U5. Había encontrado que muchos 
miembros de esta fundación defendían cierta forma de materia-
lismo—que en aquel entonces no conocía muy en detalle—y 
decidí probar suerte por este bando. Craso error, como se verá, 
porque más tarde me daría cuenta de que a veces con el nombre 
de “materialismo” se designan otras cosas que poco tienen que 
ver con su significado clásico. Ahí quizás cometí yo un error al 
pensar que un letrero con nombre terminado en “-ismo” desig-
naba una ideología bien delimitada. 

Envié un ejemplar de mi tesis a F9, y éste se la pasó a F5. 
Les comenté que tenía problemas en la Universidad U2, y que 
me gustaría que valoraran el trabajo con vistas a que, o bien 
formaran parte del tribunal si se conseguía llevar la cosa adelan-
te en la Universidad U2, o bien plantearse la opción de hacer un 
traslado de expediente a la Universidad U5 con alguno de sus 
miembros como supervisor. Su respuesta literal (cambiando 
sólo los nombre reales por los alias F...): “Respecto a su tesis. 
Por ahora la tiene F5 ‘secuestrada’ y no la hemos podido circu-
lar. De cualquier modo su impresión es favorable y aquí no 
habría problema en que yo mismo o F10 (titular de teoría e his-
toria de la ciencia [de la Universidad U5]), por ejemplo, figurá-
semos como directores de la misma” (15 de Enero 2001). Tam-
bién me comentaron que estaban interesados en conocerme en 
directo y me invitaron a dar una charla sobre uno de los capítu-
los en la fundación Fu1: sobre el capítulo 4. No entendí muy 
bien por qué estaban interesados sólo en ese capítulo, eso lo 
entendería más tarde. 

La charla en la fundación Fu1 se dio el día 25 de Enero de 
2001. También me publicaron en su revista R1 un artículo sobre 
el mismo asunto que llevaría por título: “Determinismo en la 
física clásica: Laplace vs. Popper o Prigogine”. Me trataron con 
toda amabilidad y demostraron gran interés por lo que hacía. El 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

357

mismo F5, máxima autoridad del lugar, me dijo que era un buen 
trabajo y todos en general manifestaron tener una buena impre-
sión, tanto de lo que había dicho en la charla como por los con-
tenidos de la tesis. Sólo F10 se mostró un tanto hostil en la se-
sión de preguntas de la charla, pero siempre dentro del marco de 
la cortesía y el intercambio de opiniones cordial. Si acaso, algu-
na que otra vez me dijeron que estaría bien que añadiese alguna 
cosa de sus propios trabajos, pero no pusieron demasiado peso 
en ello. De hecho, me regalaron más de una docena de libros y 
revistas editados y escritos por ellos, los cuales yo recibí con 
todo gusto. Antes de haber visitado la fundación Fu1, ya me 
habían enviado también otro libro de su cosecha. Me enseñaron 
también la hermosa casa sede de la fundación Fu1 y me presen-
taron a algunas personas, estudiantes y profesores, todos ellos 
trabajando en algo relacionado con la filosofía de F5. Acorde a 
la dinámica de toda sociedad que quiera progresar en estos 
tiempos, tenían también un sistema informático y servidores de 
páginas Web por internet (medio por el cual yo había conocido 
su existencia realmente), y algunos esclavos que se ofrecían 
gratis a copiar textos filosóficos para sus páginas Web a cambio 
del honor de participar en la gran empresa de la filosofía de la 
fundación Fu1 (algo no muy distinto de lo que ocurre en los 
institutos de investigación científica realmente, pero eso es tema 
para plantear en otro lugar). Todo ello estuvo muy bien: un in-
tercambio amigable de impresiones, yo me intereso por tu traba-
jo, te enseño mi casa, te doy propaganda de mis trabajos,...lo 
normal. Incluso trajeron a la prensa local para que me hiciera 
una entrevista. Afirmaron ellos tener buenas relaciones con la 
prensa, con al menos uno de los periódicos locales, y tenerlos a 
su disposición para hacer la propaganda que precisaran. 

El día 26 de Enero, el día después de la charla y el día en 
que apareció en la prensa la entrevista que me habían hecho, me 
reuní también con F5 y F9. No se me dijo nada nuevo pero, a 
raíz creo de mis declaraciones a la prensa—cuyos titulares fue-
ron “Somos fragmentos de Naturaleza arrastrados por sus le-
yes”, una de las frases que había mencionado en la entrevista—



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

358

se me comentó que la idea que ellos tenían de la naturaleza se 
apartaba de la visión que yo postulaba. Para esta gente de la 
fundación Fu1, seguidores de F5, la idea de naturaleza era, por 
así decirlo, un mito, y no la imagen que los científicos poseían. 
Como quiera que sea, me reiteraron todos ellos su compromiso 
de estar en el tribunal de mi tesis, o en caso de que siguiera te-
niendo problemas en la Universidad U2, pasar uno de ellos a 
firmar como supervisor del trabajo para que se leyese en la 
Universidad U5. Puede que su visión no encajara plenamente 
con lo que presentaba, pero se manifestaron abiertos con mi 
posición y sin ningún interés en poner trabas sino abiertos a una 
colaboración amistosa en la que yo podía llevar adelante mis 
ideas sin tener que someterme. Gran embuste como vería más 
adelante.

Ya de vuelta en la Universidad U2 me encontré con el pastel 
de la disconformidad de F2 y F3 en tratar con F5 o algunos de 
sus seguidores. F3, perteneciente a la mafia de la filosofía analí-
tica, conocía los altercados que F5 y muchachos habían tenido 
con los filósofos analíticos de la Universidad U5. Cuando le 
propuse invitar a F5 para el futuro tribunal de la tesis me dijo 
que invitar a F5 es como invitar a Pinochet. Aprovechando la 
disconformidad, a sumar a las ya dadas anteriormente, ya un 
poco harto de mí, decidió darme puerta inmediatamente y de-
jarme colgado en la dirección de la tesis. La cereza del pastel 
fue la última ironía que soltó, algo así como: “estaba determi-
nado a dejarte colgado como supervisor”, con cierto recochineo. 
Puso el peso en la determinación, en el fatalismo que él no 
compartía en absoluto, dándole un tono tal que podría interpre-
tarse como: “no me has hecho caso y no has rectificado las po-
siciones fatalistas de tu tesis; como consecuencia aquí tienes el 
castigo que se deriva de tu tozudez; te está bien empleado por 
no seguir la línea de los que pensamos de verdad—los filósofos 
analíticos—y, además de paso puedes comprobar la crueldad de 
un mundo como el que propones”. Esto en mi tierra lo llaman 
ser “hijo de p...”, y nada tiene que ver con el fatalismo ni con el 
determinismo, que seguía confundiendo F3 a pesar de haber 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

359

estado más de tres años discutiendo con él sobre ello. Hay un 
error fundamental de interpretación en pensar que la negación 
del libre albedrío es algo así como un permiso para hacer el hijo 
de p... cuando a uno le venga en gana y pensar que el destino 
tiene la culpa. Con culpa o sin ella, el que es o actúa de un de-
terminado modo es lo que es bajo cualquier filosofía. F3 cono-
cía desde el principio mis planteamientos fatalistas de la tesis, 
¿por qué si no estaba de acuerdo con ese planteamiento no dejó 
que otro ocupara su lugar? ¿Es que acaso se puede coger a una 
persona para realizar un trabajo durante varios años comprome-
tiéndose en la supervisión del mismo, y cuando a uno no le 
conviene dejarlo colgado? Puestos a buscar culpas y no culpas, 
habría que pensar en el sistema actual de la Universidad españo-
la de formación de doctores, no sólo en filosofía sino en cual-
quier disciplina. Un sistema que autoriza a unos señores docto-
res a contratar mano de obra barata o gratuita para trabajar las 
ideas que aquellos tengan, porque como ya se ve lo de trabajar 
ideas propias fuera de la corriente de un departamento es poco 
menos que una herejía, y que autoriza a éstos a desentenderse 
del alumno cuando se les antoje, sin ningún compromiso por su 
parte. El alumno puede perder la beca, si la tiene, o puede per-
der años de trabajo, pero el supervisor no pierde nada, pues si-
gue cobrando a fin de mes, y si no es un esbirro ya encontrará a 
otro que trabaje como él quiera. Vergonzoso me parece el sis-
tema.

El otro director de la Universidad U2, F2, siguió conmigo, 
pero tendría que conseguir un tribunal adecuado para conven-
cerle de que la cosa podía llegar a buen fin. Por aquellas fechas, 
recibió una llamada de F1, que en vez de referirme a mí sus im-
presiones de la tesis como había acordado conmigo, se las dio 
directamente a F2. Según me contó luego F2, F1 dio un parecer 
bastante negativo hablando en nombre propio y de F7. Aunque 
no pudo encontrar errores técnicos, o no fueron ésas al menos 
sus quejas, clamaba la falta de profundidad de la tesis, lo extra-
ña que la tesis defendida resulta en una facultad de filosofía; 
que aunque había científicos que defendían lo que yo, aquello 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

360

no era filosofía seria, en fin... cosas de los profundos metafísi-
cos. Aparte resaltaba una queja general sobre la agresividad con 
que se defendían ciertas posiciones y la falta de diplomacia ge-
neral dentro de un texto que no era académicamente correcto. 

Sobre la agresividad de ciertas partes del texto, debo aclarar 
que la versión que actualmente constituye este libro es una ver-
sión no-castrada y simplificada (he quitado algunos párrafos, 
desarrollos matemáticos y discusiones algo embrolladas para 
hacerla más asequible a un público más amplio), y que la ver-
sión de tesis del año 2000 contenía muchas menos frases que 
pudieran resultar hirientes a los filósofos delicados y más pala-
brería para marear la perdiz, como se me aconsejaba en los de-
partamentos universitarios. Ya desde el principio de la creación 
de la obra, en 1996, se me fue indicando lo que debía ser censu-
rado del trabajo por falta de corrección académica. En muchas 
ocasiones, la censura era debida al carácter ofensivo del texto, 
demasiado agresivo para la diplomacia académica. No se podí-
an decir las cosas directamente y sin tapujos. Se me daba a en-
tender que la misión de mi trabajo era hablar mucho y no decir 
nada, al menos nada comprometido. Mi punto de vista es más 
bien contrario, prefiero el estilo rápido que va directamente al 
grano y dice lo que tiene que decir sin andar con pies de plomo 
por si molesto a alguien. No obstante, debo decir que esta cen-
sura no es sólo propia de las facultades de filosofía sino de 
cualquier institución académica, y ya sabía yo de ese tipo de 
censuras por mis trabajos como científico de profesión. Com-
prendí pues que no podía expresarme como quería, que ésa es 
una de las condiciones de trabajar en la Universidad, y accedí 
normalmente a corregir lo que se me pedía corregir. Al princi-
pio, todo lo que se me decía que debía borrarlo, lo borraba sin 
más, tal era mi buena voluntad de concordia dentro de la poca 
voluntad de esclavo que poseía. Sin embargo, a partir de 1998 
poco más o menos, decidí guardar algunas de las cosas, no to-
das, de las que debían ser borradas o escritas de otro modo. Eso 
me ha permitido reconstruir la actual versión no-castrada y sim-
plificada, salvo algunas cosas perdidas de antes de 1998, con 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

361

comentarios dichos tal y como y los que quise decir desde un 
primer momento antes de que la censura académica actuara. En 
cualquier caso, la versión semicastrada de tesis del año 2000 
todavía dejaba algunos coletazos sueltos que resultaban cierta-
mente molestos a quienes no compartían posiciones y carecen 
de sentido del humor, y ello a pesar de haber pasado varias cri-
bas de F2 y F3. Esto y otras razones llevaron al dúo F1/F7 a 
desaconsejar la lectura de la tesis, posición que en nada me sor-
prendió dadas las anteriores interacciones con F1 y dado que F7 
era compinche de F1. 

F2 se lavaba las manos y apelaba a lo que los demás decían 
para tratar de quitar la dirección de mi tesis de encima. Muy 
bien—le dije yo—pero vamos a pedir más opiniones. Le reco-
mendé que se pusiera en contacto con algunos filósofos; no lo 
hizo. Tampoco quiso saber nada con los filósofos de la Univer-
sidad U5, que en principio estaban dispuestos a formar parte del 
tribunal de la tesis. Tampoco quiso F2 saber nada de mis suge-
rencias de consultar a algún especialista en la materia por parte 
de las ciencias. De este modo, negándose él a buscar opiniones 
positivas, pues básicamente aparte de F3 y F1 pocas más opi-
niones tenía, tuve que buscarlas yo.

Hablé con el decano de la facultad de filosofía de la Univer-
sidad U2, F11, quien rechazó querer tener nada que ver, porque, 
como era amigote de F3, no quería entrar en confrontación con 
él. Otro filósofo de U2, F12, empezó a leer mi tesis y, sin ter-
minarla, se enfadó bastante con mi capítulo 2, y de que no con-
siderara a las ciencias cognitivas como la Gran Ciencia que da 
respuesta a las preguntas planteadas. Un psicobiólogo B1 estu-
vo de acuerdo conmigo en las tesis defendidas, pero no quiso 
participar en el tribunal porque consideraba que el material 
aportado en su especialidad era, aunque correcto, escaso para 
que él pudiera hacer una evaluación global como trabajo de te-
sis. Además, a F2 parece que había que llevarle a un profesional 
de la filosofía para que hiciese algún caso, pues ya le había in-
dicado con anterioridad la opinión a tener en cuenta de algún 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

362

físico y no hizo ni caso. Una cuarta persona, profesora de U2, la 
filósofa F13 se leyó la tesis, y le dio aprecio a sus contenidos, 
prestándose a juzgar un trabajo que le pareció interesante y de 
valor académico. Entonces, le digo a F2 que se reúna con F13 
para que hablen mutuamente de mi trabajo. F2 y F13 tenían 
despachos muy próximos en la facultad de U2, unos 10 o 20 
metros de separación. Estaba el despacho de F13, luego otro 
despacho, y seguidamente el despacho de F2, en el mismo pasi-
llo del mismo edificio. Insistí pues yo varias veces a F2 para 
que hablara con F13, pero pasaban los meses y parece que no 
encontraba ocasión. Coincidieron F2 y F13 en alguna ocasión 
con motivo de algún evento académico, pero tampoco pudieron 
hablar de mi trabajo. Por otra parte, tampoco quería F13 dar el 
paso de ir a hablar con F2 del trabajo; parece que es una cues-
tión de honor el que los demás vengan a uno en vez de ir uno 
hacia los demás. A mediados de 2001, tras haberle inquirido 
cierta prisa a F2 para hablar con F13, después de esperar meses 
para que lo hiciera, me contestó que no tenía confianza con F13, 
que no la conocía bien, y que por tanto no le parecía apropiado 
hablar con ella. Y hasta ahí llegó más o menos la relación con 
F2: él se delimitaba a decir que no se fiaba de la calidad de mi 
trabajo aunque no encontraba por donde criticarlo dada su igno-
rancia en los temas, se negaba a buscar opiniones ajenas fuera 
de F1 y F3, y cualquier sugerencia mía para que se pusiera en 
contacto con alguien que entendiera mi trabajo se excusaba con 
que fulanito no es de mi confianza o no es de los míos, etc. No 
había camino por donde poder continuar, y aunque F2 no expli-
citó que me fuera a hacer gárgaras a otra parte (bueno, sí, una 
vez me dijo que, dado que mi trabajo tenía mucha parte de co-
nocimientos científicos, ¿por qué no me iba con él a una facul-
tad de ciencias, y dejaba la de filosofía?), implícitamente, al no 
darme ninguna solución y al no dejar que yo la buscara, me es-
taba dando a entender por la vía diplomática que me largara con 
viento fresco. Para un titular de metafísica como él era debió de 
ser bastante duro aguantar la pugna con la antimetafísica de este 
trabajo, y en este sentido hay que reconocer la paciencia y las 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

363

buenas intenciones de F2, aunque, con todo, su comportamiento 
podría ser mejor. 

Mientras esto se desarrollaba en la Universidad U2, mante-
nía cierto contacto con la Universidad U5. El profesor F10 de 
esta Universidad se leyó mi trabajo y me mandó sus críticas por 
e-mail: no le gustaba nada mi trabajo, y aunque estaba dispuesto 
a formar parte del tribunal, creía que lo que defendía era harto 
inapropiado. F10 era un fiel seguidor del sistema filosófico pro-
puesto por F5, y mi materialismo le parecía muy tosco en com-
paración con el de F5, mientras que a mí el de F5 me parecía 
pasado de rosca y lejano de la tradición materialista que durante 
siglos se ha dado entre muchos pensadores y científicos occi-
dentales. Temas como el del reduccionismo, la responsabilidad, 
etc. eran motivo de divergencia de opiniones. Su posición me 
pareció honesta y respetable, aunque yo tampoco compartiera 
su punto de vista, básicamente un calco imperfecto de la filoso-
fía de F5, de la que ya, por las lecturas que había hecho e inter-
cambio de opiniones estaba más o menos enterado de sus con-
tenidos, bastante lejos de mis ideas y de mis intereses 
intelectuales.

En Junio de 2001, me puse en contacto con F9, y le sugerí, 
como ya le había dicho a principios de año, que él podría llevar 
la supervisión del trabajo, si le interesaba. Le pareció bien la 
propuesta, e hicimos incluso planes del posible tribunal de la 
futura tesis a leer en la Universidad U5. En uno de sus e-mails 
me decía literalmente (salvo los alias): “Quizá lo mejor es que 
tú le digas a F10 que yo estaría dispuesto a ‘firmar’ el asunto, 
lo que me elimina obviamente de figurar en el tribunal, por lo 
que él y F14 [de la Universidad U5] podrían ser los dos profe-
sores del Departamento propuestos para el tribunal...” (19 de 
Junio 2001). En otro de los e-mails le decía yo a él referente a 
las condiciones por las que aceptaba trasladar mi expediente a la 
universidad U5 en caso de que a él le interesase: “Que decidas 
tú si quieres figurar como supervisor de mi trabajo. Para ello, 
puedes echarle un vistazo al ejemplar que te envié en Navida-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

364

des o preguntarle a tu padre; o a F10. El trabajo tiene ahora 
algunos cambios (en los que he incorporado algunas cosas de 
los trabajos de F5; aunque no demasiadas, pues muchos asun-
tos se salen del tema de mi tesis). Dime también tus condicio-
nes; no nos vayamos a llevar sorpresas. Mi intención es presen-
tar el trabajo que ya tengo escrito quizás con alguna 
modificación que puedas sugerir, pero no hacer un trabajo 
nuevo. Si te parece bien, por poner un párrafo más o menos yo 
no voy a tener problema, siempre que no se cambie el significa-
do de lo que quiero transmitir.”(21 de Junio 2001). No recibí 
contestación explícita de éste mi último comunicado, pero sí 
aceptó llevar adelante lo del traslado de expediente y compro-
meterse con la supervisión, por lo que se sobreentendía que sí 
aceptaba mis condiciones. Comunicaciones posteriores fueron 
más bien por teléfono. Llamé en Julio de 2001 alguna que otra 
vez, después de enviarle los papeles que necesitaba para que el 
departamento de U5 aceptara el traslado, y me comunicó que 
estaban en ello. En Agosto, había vacaciones. En Septiembre 
llamé un par de veces y... estaban en ello. En Octubre llamé y... 
ya faltaba poco. Se trataba sólo de pedir un permiso del depar-
tamento para que se acepte el traslado, nada más, pero parece 
que aquello estaba costando horrores. Yo ya con la mosca de-
trás de la oreja sospechaba que F9 no le estaba metiendo toda la 
prisa al asunto que era de esperar. Parece que me estaba hacien-
do esperar a propósito. ¿Con qué intención? La desconocía por 
aquel entonces. 

La situación en el verano de 2001 era complicada, hasta tal 
punto que llegué a pensar en la inviabilidad de mi proyecto. Sin 
embargo, no había perdido totalmente la esperanza porque, en 
el fondo, nadie me había dado buenas razones para rechazar mi 
trabajo. Las múltiples objeciones que se me pusieron eran prin-
cipalmente cuestión de ideología más que de lo que se refiere a 
la calidad del trabajo; y eran disparmente distintas según quien 
hiciese la crítica. F3 se quejaba del desprecio que hacía a la fi-
losofía de los mentalistas compatibilistas como él; F10 se que-
jaba de que hablaba de un materialismo que no seguía a su 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

365

maestro F5; F2 decía poca cosa, y lo poco que decía era referen-
te a los metafísicos clásicos, de los que él era especialista; F1 no 
se enteraba de nada y luego me apuntaba a que siguiera la línea 
de la historia y los debates en torno a la creación de la mecánica 
cuántica. Es decir, cada uno barría para casa, sin que hubiera un 
punto común de crítica a mi trabajo en líneas generales. Quizás 
el único elemento común de las críticas era el cierto tufillo anti-
cientificista a través de su no-reduccionismo, tufillo que les de-
ben de dar a oler a todos ellos en sus facultades de filosofía. 
Además, por otra parte, había recogido algunas opiniones posi-
tivas: por parte de físicos, y de algunos filósofos aparte de los 
ya citados. En el congreso celebrado a finales de 2000, conocí a 
dos especialistas en la cuestión: F15, doctor en Ciencias Físicas 
y doctor en Filosofía, de una universidad extranjera U6; y F16, 
catedrático de la Universidad U7, y buen conocedor de los 
asuntos que yo trataba a juzgar por la temática de sus propios 
trabajos. A ambos les di a conocer mi trabajo en su versión del 
año 2000, y ambos me manifestaron su reconocimiento hacia el 
mismo, y que no entendían por qué un trabajo como el mío era 
rechazado. Bien es cierto que F15 y F16 no compartían algunos 
de los puntos de vista de mi tesis; y eso es muy lícito, pues cada 
cual tiene sus ideas. Sin embargo, desde el punto de vista for-
mal, valoraron positivamente los contenidos y me apoyaron con 
sus propios comentarios. 

Es bien conocido que el sistema golpea a quien no se adapta, 
a quien no sigue el “en tierra de lobos a aullar como todos”, en 
versión departamental en este caso. La impotencia espiritual 
que siente el solitario es caldo de cultivo para convencerlo de su 
insuficiencia. Esa soledad la he sentido yo muchas veces en un 
departamento de filosofía. Era consciente de que mi trabajo y 
mis ideas no son las de un pensador que vaya a cambiar la his-
toria del pensamiento, pero con todo me resistía a entrar por el 
aro de la manipulación a cambio de un título. Para eso creo que 
es útil la filosofía práctica, para darse cuenta de que nos mani-
pulan constantemente, y de que no hay nadie más esclavo que 
aquel que erróneamente se cree libre en la selva humana. Tam-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

366

bién la filosofía sirve para amar la verdad y el pensamiento, y 
poder decir, como Schopenhauer, “sin aliento alguno de la par-
te de fuera, el amor a mi filosofía, y únicamente este amor, ha 
mantenido firme mi actividad durante muchos años y no ha 
permitido fatigarme”.

Octubre, Noviembre, Diciembre... de 2001, sigo llamando a 
F9 de la Universidad U5, y siguen las evasivas. Me estaba dan-
do mala espina el trato con F9. Mientras esto sucedía, seguí en 
contacto con el profesor F16 que, amablemente, por encima de 
mis expectativas, no sólo se había leído la tesis de cabo a rabo, 
sino que me envió un informe de varios folios con sus impre-
siones detalladas. Su misiva me emocionó bastante, no porque 
me diese la razón, que no lo hizo, sino porque me encontré con 
una persona que había entendido mi trabajo mejor que nadie 
hasta ahora, y que no trataba de reconvertirme; al contrario, 
manifestaba haber disfrutado de la lectura del trabajo que le 
parecía un desafío intelectual a sus propias convicciones muy 
estimulante. En Enero de 2002 le propongo ser supervisor for-
mal de mi trabajo en la Universidad U7 donde trabajaba. Seguía 
sin noticias de la Universidad U5 y no me parecía conveniente 
esperar eternamente. Ese mismo mes, unos días más tarde, reci-
bo noticias de la secretaria de U5 para pedirme un papel que le 
hacía falta para empezar a pedir la autorización del traslado. Por 
lo visto, en los últimos seis meses no se había hecho nada con 
respecto a esa autorización, y ahora aún iban a solicitarla para lo 
que estaba la secretaria empezando a recopilar papeles. Así fun-
ciona la Universidad y muchos organismos públicos desgracia-
damente en este país. 

Harto de los desplantes y la falta de seriedad de muchos filó-
sofos con los que ya me había topado, decidí no tomar ninguna 
decisión por el momento sobre a qué Universidad hacer el tras-
lado y esperar a que F9 y F16 movieran ficha. Solicité pues 
permiso en ambos departamentos de las facultades de filosofía 
de la Universidad U5 y U7. En la Universidad U7 las cosas fue-
ron más rápidas desde que les envié los papeles necesarios así 
que no hubo que esperar mucho. 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

367

En Marzo de 2002, F9 y la editora de una nueva revista R2 
de filosofía por internet me comentan que estarían encantados 
de recibir alguna contribución mía. Me pareció una oportunidad 
estupenda para saber a qué estaban jugando en Fu1/U5 y saber 
si se trataba en esta nueva revista, aparentemente afín a la fun-
dación Fu1, de alabar a F5 para poder publicar. Les envié el 
artículo “Sobre el libre albedrío. Dos únicas opciones: dualismo 
o materialismo” que F4 y yo habíamos escrito hacía 4-5 años, y 
que la revista R1 de la fundación Fu1 había rechazado con el 
argumento de que no se citaba a F5. Desde aquella había estado 
guardado en el cajón. Aunque había leído cosas de F5 última-
mente, no incluí referencias a su obra, precisamente para ver 
hasta qué punto se podía hacer algo en Fu1 al margen de F5. El 
artículo fue rápidamente aceptado esta vez. Y al mes siguiente, 
en el siguiente número de la revista, aparece publicado una crí-
tica a nuestro trabajo: “¿Materialismo o Materialismo cuánti-
co?” por el filósofo F17, presuntamente ligado a la fundación 
Fu1, aunque no lo conocía personalmente. Aunque el artículo 
“Sobre el libre albedrío...” lo habíamos escrito dos personas, y 
yo de hecho iba de segundo autor, parece que la crítica iba ex-
presamente dirigida a mí. 

F17 me dio una respuesta con sus críticas no muy lejos de lo 
que yo me esperaba. Tenía mis sospechas de que la revista R2 
había sido creada por y para la propaganda de F5 y seguidores, 
y efectivamente pude ver que así era. Alguna de las jugadas más 
llamativas de la crítica de F17 fueron:

“Se muestran los límites y las carencias conceptuales de los 
rótulos materialismo y libertad que utilizan F4 y Martín López 
Corredoira en su artículo...”

 “...muestran por omisión: la nula referencia al materialis-
mo XXXX y a la obra de F5. (...) Lo que nos llama la atención 
es que el autor principal haya estado entre nosotros, en YYYY y 
en la Fundación Fu1, impartiendo una conferencia similar al 
presente trabajo y que, tras este contacto personal, un año des-
pués publique en esta revista un artículo ‘materialista’ donde ni 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

368

se menciona una sola vez el materialismo digamos, cuando me-
nos, peculiar y diferente con el que se encontró y del que su-
puestamente tenía referencias, las cuales precisamente parecen 
ser fueron la causa de que viniera a YYYY.”

“¿Acaso entonces a nuestro amigo Corredoira los tres gé-
neros de materialidad del materialismo XXXX de F5 le recuer-
dan demasiado a los tres reinos de Popper?”

“...la biología molecular no se puede reducir a la microfísi-
ca del mundo cuántico, so pena de que desaparezcan, en ambos 
casos además, los fenómenos molares, así pues su escala y su 
media, pero también sus diferencias. (...) Sospechamos además 
que nuestros autores sospechan a su vez algo de esto, pues no 
hay una sola referencia a esa puerta falsa abierta en estos ca-
sos: la de la extensión diversa y su complejidad explicativa, 
puerta cuyo rótulo dice: n+1. Dado que seguir por esta línea 
nos llevaría a un desarrollo completo de la urdimbre que el 
materialismo XXXX entreteje, y lo hace precisamente en fun-
ción de los huecos, las disociaciones y la pluralidad de ‘hebras’ 
que en la realidad, por así decir, se extienden, de donde la 
geometría inexcusable de su trenzado...” (Menudo trenzado de 
palabrería tienen algunos en la cabeza…) 

“Pero la causalidad no se define en el materialismo XXXX 
como una relación binaria. Y por ello, las referencias a David-
son y otros autores que vinculan la libertad con la causalidad, 
no podrá interpretarse como una aproximación al materialismo 
XXXX.”

“Intento no escribir con un discurso que corresponde más a 
los académicos y a quienes mucho mejor que yo dominan la 
dialéctica del materialismo XXXX.”

 “La cosa tiene su gracia; si ahí todo es indeterminismo, lo 
que hay (fenómenos, cerebros, pensamientos, técnicas y cien-
cias, instrumentos, actos y libertad...) depende de esa indeter-
minación. Nada se puede negar ni afirmar entonces. Ah, ¿y 
dónde ha ido a parar la materia y sus formas, sus relaciones, 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

369

sus negaciones y diferenciaciones...? Se podría encontrar un 
principio de explicación, al menos un camino para ello, en el 
opúsculo de F5 acerca de...”

“Nosotros no nos situamos entre la fe y el fatalismo, ni entre 
el materialismo y el materialismo cuántico. Nosotros, porque 
estamos situados en el espacio y sus dimensiones, actualmente 
elegimos el entretejimiento cuya red nos permite no caer en el 
indeterminismo o el caos azaroso. ¿Materialismo o materialis-
mo? No, materialismo XXXX.”

En definitiva: propaganda del materialismo XXXX y algún 
trabalenguas filosófico. El mismo día en que apareció publicada 
la crítica de F17, me envió un e-mail F9 diciendo entre otras 
cosas: “Respecto a lo que me dices de la tesis como tal, aunque 
tú la consideres ya terminada, es imprescindible que incorpores 
a la misma la perspectiva del materialismo XXXX, pues de otra 
manera necesariamente queda desencajada, máxime presen-
tándose en U5 y bajo mi dirección. Un poco en la línea del co-
mentario que F17 hace sobre vuestro artículo(...) tendrás tiem-
po de hincarle el diente a alguno de los asuntos filosóficos que 
están en discusión, desde una perspectiva filosófica propia ‘de 
doctores en filosofía’ y no filosófica propia de ‘doctores en 
ciencias’.”.

La situación estaba clara entonces: se trataba de captar un 
nuevo socio para la secta que predica por el mundo las verdades 
del materialismo XXXX. Se me había engañado hasta entonces 
con la valoración positiva de mi trabajo y se me había hecho 
esperar largo tiempo para que se sosegara mi ímpetu de pensa-
dor por libre. Y ahora, una vez que se creían con la sartén por el 
mango, una vez pensaban que después de hacerme esperar 10 
meses ya no me volvería atrás, se destapan las cartas, y como 
respuesta a mi anterior carta (citada hace unos párrafos) del 21 
de Junio de 2001 donde quedaba claro que mi intención no era 
hacer un nuevo trabajo se responde un 23 de Abril de 2002 di-
ciendo un “tendrás tiempo a hincarle el diente a” las doctrinas 
de F5, padre de F9, y seguidores: el materialismo XXXX. Pa-



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

370

dre, hijo y espíritu santo. Amén. Ahora entendía por qué me 
habían invitado a dar una charla sobre el capítulo 4 en vez de 
otros que entraban más de lleno en cuestiones filosóficas (el 
reduccionismo, el azar,...). No querían que alguien “de ciencias” 
(así siempre parece que me han visto) viniera a predicar en co-
ntra de sus enseñanzas. Me dejaron hablar del capítulo 4 porque 
era el que más inofensivo a sus enseñanzas parecía. Y—
desconfía y acertarás—parece que mis sospechas por tanto no 
eran infundadas y el ansia de manipulación real. No me quedó 
pues ninguna duda de que la fundación Fu1 no era mi lugar, y 
por tanto no hice ninguna gestión del traslado de expediente a la 
Universidad U5. Tengo también que reconocer que los consejos 
de F2 y F3, que me desaconsejaban toda relación con F5 y se-
guidores, eran buenos consejos y fue un error mío el no seguir-
los.

Como carta de despedida, envié un pequeño artículo a la re-
vista R2 titulado “¿Por qué no cito a F5?”. Creo que ya iba 
siendo hora de que alguien le dijese a esta gente que se pasaban 
de vanidosos, aunque supongo que ya más de uno se lo habrá 
dicho. Algunas de las jugadas más destacadas de mi artículo 
fueron:

 “Tiene razón F17 de que tenía las referencias, pero no re-
cuerdo que recoger esas referencias haya sido la causa de mi 
viaje a YYYY. (...) puede que el interés de la fundación no fuese 
‘escuchar’ sino hablar ellos y tratar de captar a un adepto para 
una secta (...) Sin embargo, a pesar del pesimismo hobbessiano 
en mi modo de ver las relaciones humanas, quiero pensar que 
me invitaron a YYYY para algo más que darme propaganda. 
Quiero pensar que también alguien escucha (a veces lo dudo 
cuando veo que F17 dice que el tema del artículo es similar al 
de mi charla de YYYY, cuando lo cierto es que no hablé allí so-
bre el tema del libre albedrío sino de física clásica y determi-
nismo).”

“Citar a F5 o no citar a F5 es igual en lo que a mi punto de 
vista respecta. Es uno más de muchos filósofos que dan unas 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

371

ciertas conjeturas sobre el mundo. No creo que sea una refe-
rencia esencial para hablar del libre albedrío (...) El materia-
lismo no es algo que inventara este señor (...) considero que mi 
materialismo puede ser algo obsoleto y tosco, no contempla los 
avances ultramodernos de la filosofía de los últimos tiempos, 
pero concuerda bastante bien con la tradición de los grandes 
símbolos del materialismo (...) Nadie habla aquí de un ‘mate-
rialismo cuántico’ ni demás filigranas.”

“Si quiere mi opinión personal le diré que hablar hoy de lo 
que es la materia sin tener en cuenta lo que se conoce de mecá-
nica cuántica es como hablar sobre el origen del hombre sin 
tener en cuenta la teoría de la evolución.”

“Dejemos que pase esa fiebre de los F5-istas, dejemos que 
pasen 30 o 40 años desde su muerte, cuando los intereses crea-
dos se diluyan, y si para entonces es recordado como un gran 
pensador probablemente haya que pensar que es una lectura 
obligada. Para entonces quizás se pueda exigir leer y citar a 
F5, como quien exige leer a Kant si se quiere hablar del idea-
lismo alemán.”

 “(...) tráiganme a un bioquímico que diga lo contrario que 
Monod al respecto [del tema del reduccionismo] y hablamos.”

“¿Por qué no cito a F5? Quizás porque no me gusta que me 
digan a quien tengo que leer y a quien tengo que citar. No me 
gusta que me mangoneen. Parece paradójico que quien cree en 
la libertad y otros cuentos chinos (con perdón para los chinos y 
las milenarias sabidurías orientales alejadas de la tradición 
judeo-cristiana, pues éstas ni siquiera tienen en sus dicciona-
rios palabras sin sentido como ‘libertad’ en tanto libre albe-
drío) haya asimilado lo que le han contado en YYYY, de donde 
parece no haber salido para darse cuenta de que hay más mun-
do, creyendo que allí le han vendido la piedra filosofal que re-
suelve todos los problemas (¿de verdad cree F17 que lo que no 
han conseguido los más grandes filósofos de todos los tiempos 
lo ha resuelto la formulación actual en YYYY del materialismo 
XXXX?); y, sin embargo, otros ilusos, considerados a sí mismos 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

372

fatalistas, soñamos con ser ‘librepensadores’. Paradojas de la 
filosofía. Goethe  decía: ‘ninguno es más esclavo sin esperan-
zas que aquél que erróneamente se cree libre’.”

La editora de R2 tuvo el buen gusto de publicar mi artículo 
(quizás porque antes de enviarle el artículo le envié algunos e-
mails en los que decía que si iba a haber censura no perdería el 
tiempo escribiendo para su revista) y el mal gusto de publicar 
algunos e-mails míos sin mi consentimiento. Como no, acom-
pañando mi texto se incluían las contrarréplicas de F17, también 
de F9 y la colección de e-mails que intercambiamos F10 y yo en 
el año 2001. La misma editora añadió una pequeña nota intro-
ductoria a la polémica en la que se ponía del lado de la mano 
que la alimenta, es decir, de F5 y Cia. (a pesar de que insistía en 
que su revista era independiente de la fundación Fu1) y en las 
que declaraba sentirse ofendida por la sospecha de que en su 
revista podía haber censura. Quizás tuviese algo de excesivo mi 
uso de la palabra “censurar”, quizás debí decir “criterios de ca-
lidad”, que suena más políticamente correcto en estos tiempos, 
aunque la consecuencia sea la misma. Del epistolario con F10, 
había dado permiso para su publicación, pero pedí poder dar 
una revisión final antes de su publicación. Mas no se me hizo 
caso, y en contra de lo que solicité se publicó el mismo sin pe-
dirme más consentimiento sobre la publicación de ese texto fi-
nal. También, F9 publicó e-mails que intercambiamos, escogi-
dos con un criterio poco objetivo, sin pedirme ningún permiso 
(aquí, en el texto que ahora estoy escribiendo, se presentan tam-
bién algunos e-mails de F9, pero dado que se presentan de for-
ma anónima, no pueden considerarse publicación de correspon-
dencia privada). 

La contrarréplica de F17 tenía un título que bien pudiera va-
ler para un película de James Bond o similar: “Más allá de mi 
propia sombra”. En éste se dedicó básicamente a narrar sus via-
jes por el mundo y contar a las muchas personas que conocía en 
el extranjero. Al parecer se había mosqueado con lo que le 
había dicho de “lo que le han contado en YYYY, de donde pare-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

373

ce no haber salido para darse cuenta de que hay más mundo.”
Estaba claro que F17 sí había viajado mucho, y sí había salido 
de YYYY. Sin embargo, parece que no entendió mi frase. No se 
trataba de ninguna afirmación sobre lo que son las cosas sino de 
lo que parecen (que no es lo mismo, como ya señalaba Baltasar 
Gracián por ejemplo, al decir que son tontos los que lo parecen 
y la mitad de los que no lo parecen). 

“Doctor en Física quiere doctorarse en Filosofía” fue el títu-
lo del artículo contrarreplicante de F9. Aunque mi réplica no iba 
dirigida a F9, parece que la editora de R2 se puso rápidamente 
en contacto con F9 para que salieran los leones al circo. Debió 
de sentir la editora de R2 que la contrarréplica de F17 resultaba 
de poca carnaza y que se requería de un peso de mayor enver-
gadura para el combate: el hijo de la criatura sale al paso defen-
diendo al materialismo XXXX (aunque nada había que defender 
pues yo ni lo había mencionado). Leamos algunas de sus genti-
lezas:

En el resumen inicial de su escrito: “Se diagnostican los lí-
mites de las entendederas de Martín López Corredoira.”

“...le conduce a groseros insultos, como por ejemplo inter-
pretar los regalos de libros como parte de una labor sectaria. 
El grado de villanía que supone tal interpretación rompe, como 
es natural, cualquier posibilidad de relación ulterior. Pues 
quien así opera padece de algo más grave de lo que pueda serlo 
el espíritu sectario: padece de autismo, un autismo identificado 
con sus oficios científicos,...”

“...el autismo impermeable en el que está preso Corredoira 
le impide enterarse de las posiciones del propio materialismo 
XXXX.”

“la disyuntiva en la que se mueve Corredoira es una disyun-
tiva añeja, artificiosa y rígida, cuando se la considera ‘disuel-
ta’ en las alternativas utilizadas por el materialismo XXXX.”

“...discusiones sobre la libertad carecen de todo rigor filo-
sófico, y son propias de un diletante.”



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

374

“El materialismo XXXX utiliza un análisis de la idea de 
causalidad mucho más complejo, que permite afrontar de otro 
modo los problemas de la libertad, que dejan a un lado los 
planteamientos tradicionales del determinismo mecanicista y 
que imprescindiblemente Corredoira tendría que conocer a 
fondo si tuviese algún interés por abandonar su autismo.”

En resumen, más de lo mismo: hay que hablar del materia-
lismo XXXX, que es la madre de todas las filosofías que hoy 
pretendan considerarse como tales—lo demás, es cosa de dile-
tantes y autistas (caso de los que dedican a oficios científicos, 
según F9)—, y no debe interpretarse esto como una labor secta-
ria. Realmente yo no había dicho que fueran sectarios (había 
planteado una “posibilidad”: “puede que el interés fuese captar 
a un adepto para una secta; sin embargo, quiero pensar que me 
invitaron para algo más que darme propaganda”), pero el que se 
pica ajos debe de comer, y parece F9 confirmar con su respuesta 
que realmente de eso se trataba mi visita: de darme propaganda. 
Realmente, no considero que haberme regalado unos libros sea 
un acto sectario, siempre y cuando no se me diga que por el 
hecho de poseerlos estoy obligado a leerlos y citarlos hablando 
bien de ellos (como parece insinuar F17 en su primera crítica). 
Quizás lo más sorprendente de todo este embrollo es ver cómo 
cambian algunas personas desde un primer “el gran jefe F5 da 
una impresión favorable” de principios de 2001 a “propio de un 
diletante autista con límites en las entendederas” de mediados 
de 2002; y todo porque no se había dejado uno mangonear por 
el padre, el hijo y el espíritu santo del materialismo XXXX. Ni 
siquiera se había criticado tal (algo de lo que no merece la pena 
ni molestarse; hay cosas mejores en que perder el tiempo), sólo 
se había hecho caso omiso. 

¡Bonito panorama el de la filosofía académica en España! 
Mas vamos a darle un giro a esta triste historia, para decir algo 
más positivo. He de decir que mi relación con el catedrático F16 
fue excelente, mejor que excelente. Primero, como dije, enten-
dió mejor que nadie de qué estaba hablando y lo que quería ex-



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

375

presar. Segundo, me dio unos consejos constructivos y algunas 
correcciones de la tesis en su mayor parte muy acertadas, creo 
que fueron los mejores consejos de entre todas las personas con 
las que había interactuado. Tercero, y lo más importante, a pe-
sar de tener F16 varios libros escritos, ser una autoridad en va-
rios temas que yo trataba, y tener ciertos puntos de vista 
diferentes (entre ellos, el mismo tema principal del libre 
albedrío), no ha interferido para nada en el trabajo que había 
creado. No me mandó sus trabajos para que los leyese y 
adaptase el mío a sus enseñanzas. Tan sólo un artículo suyo me 
llegó, muy bueno por cierto, que me envió por otros motivos 
diferentes al trabajo de la tesis. Más tarde, después de la 
realización de la tesis, me daría a conocer algunos de sus libros. 
Sólo una cosa me expresó, aunque no con tono de obligación: 
que prefería que moderase algo el tono agresivo de la tesis 
eliminando ciertos comentarios irónicos. Considerando que F16 
no compartía mi posición y que me estaba apoyando para la 
presentación de un trabajo con su nombre como supervisor, 
estimé oportuno hacer lo posible para que F16 se sintiese a 
gusto con éste, sin cambiar ni un ápice los contenidos y la 
expresión de mis ideas. Teniendo en cuenta que en los círculos 
universitarios hay unas ciertas reglas de diplomacia, que a mí 
poco me importaban pues no era mi objetivo principal el 
simpatizar con el Statu Quo, pero que a mi supervisor F16 sí le 
importaban ya que en ese medio se desenvolvía, me pareció 
oportuno seguir éste su consejo, y terminar de castrar la tesis 
eliminando todo o casi todo comentario beligerante. Como dije 
también antes, la presente versión es la no-castrada y 
simplificada, así que el lector no puede saber bien a qué versión 
me estoy refiriendo. Baste decir que la tesis de finales de 2002, 
la versión final que por fin se presentó en la Universidad U7 
para su lectura, tenía casi los mismos contenidos técnicos que el 
presente libro pero carecía de la mayor parte de los comentarios 
críticos que aquí he presentado. Me limité a argumentar mi 
defensa de la no-libertad, hilando los argumentos dados, y sin 
mirar mucho para los lados y sin hacer demasiados comentarios 
académicamente incorrectos. 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

376

El planteamiento de F16 me pareció además muy consisten-
te. Él parte del supuesto de una razón libre y alaba toda filosofía 
por lo racional que hay en ella. A tal respecto mostraba gran 
admiración por muchos aspectos de la ciencia y la argumenta-
ción racional que de ella se deriva. Mi planteamiento es diferen-
te, aunque comprendí y me pareció razonable seguir los deseos 
de F16 respecto a eliminar comentarios beligerantes/pasionales. 
Mi planteamiento es distinto y de ahí la versión no-castrada y 
simplificada que ahora presento en este libro. Estoy firmemente 
convencido de que lo que motiva a alguien a adoptar una posi-
ción u otra no es lo convincente de unas razones de por sí sino 
el impacto que pueda crear un discurso sobre sus pasiones irra-
cionales. La retórica es la que mueve las opiniones—bien saben 
de esto los profesionales del palique: políticos, abogados, curas 
y demás charlatanes, incluyendo a los de las ferias—. En este 
caso no trato de convencer a nadie, pero sí pretendo dar un dis-
curso más próximo a una exposición de ideas por convicción, 
lejos de los trabajos asépticos y carentes de toda gracia de los 
administradores de la filosofía actuales. “Valerosos, despreocu-
pados, irónicos, violentos, así nos quiere la sabiduría: es una 
mujer y ama siempre únicamente a un guerrero” (Nietzsche). 
Así debe ser la sabiduría también en mi opinión, lejos de refu-
giarse en formalismos, y mostrando desnudamente, sin temor, 
lo que uno piensa. Ése es el sistema de la filosofía en el cual 
creo, no el de la ciencia, no el del sistema. La filosofía se acues-
ta más a la literatura que a las ciencias, y como tal, a las pasio-
nes humanas se debe. Buscar entre esas pasiones la sabiduría es 
filosofía, buscar en la poesía, en la ironía, etc. las formas de un 
discurso que eleven el espíritu humano hasta alturas desde don-
de poder ver el mundo con gran panorámica, eso es filosofía. Lo 
demás, el análisis meticuloso de un problema es labor de obre-
ros de la ciencia, no de pensadores. Cierto es que en la presente 
obra hablo demasiado de ciencias, y muy meticulosamente de 
muchos asuntos pequeños, pero eso es porque no es un gran 
trabajo de filosofía sino una obra menor, como ya he manifesta-
do.



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

377

He de decir que, como todo ser humano, me equivoco mu-
chas veces, pues no esperaba realmente encontrar una bella per-
sona como F16 en una Universidad ejerciendo su profesión. 
Hay gestos que valen más que palabras y acciones que valen 
más que doctrinas. El grado de moralidad que he podido apre-
ciar en F16 creo que es algo digno de ser admirado, y que hay 
mucho que aprender de él. Probablemente se aprenda más de 
este modo que no leyendo algunas enrevesadas profundidades 
de la filosofía de nuestros tiempos. Si alguien de mis ideas me 
felicitase por mi trabajo, lo consideraría un halago, y un placer 
el poder compartir puntos de vista con ésta. El que alguien con-
trario a mis ideas fatalistas y de gran inteligencia se muestre 
abierto al diálogo y además apoye mi exposición animándome a 
que siga mi camino no es ya halago sino nobleza, algo tremen-
damente escaso en los tiempos que corren. Creo que ésta es una 
de las mejores enseñanzas de ésta mi andadura por los feudos 
departamentales. Sólo espero que, si algún día encuentro a al-
guien con motivación para filosofar, sean cuales sean sus ideas, 
no trate de torcer su camino y pueda hacer con él como el noble 
espíritu de F16 hizo conmigo. Hay algo más importante y bello 
que la defensa de unas ideas, y ello es la tolerancia intelectual 
(sin que esto tenga resonancias democráticas ni nada de lo que 
hoy en día suena políticamente correcto). Son muchos los que 
hablan de tal tolerancia, pero la mayoría se refugian en sus pro-
pios criterios de calidad (por ejemplo, tu trabajo es malo porque 
no me citas a mí; o es demasiado claro para que lo podamos 
llamar profundo—dice el amigo de las oscuridades metafísicas 
y del juego de palabras—; etc.) para tachar de inaceptables los 
trabajos que no siguen sus propias corrientes. Esto es una gran 
verdad tanto en los ámbitos académicos de la filosofía como los 
de las ciencias. 

Por fin, se termina la tesis con la versión académica última 
el 26 de Octubre de 2002. Título: “Contra el libre albedrío en 
el marco de las ciencias naturales contemporáneas”. A partir 
de ahí resta tan sólo el lento trámite de nuestras Universidades 
para que, al fin, el 3 de Abril de 2003, se lea el trabajo con buen 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

378

resultado: máxima calificación de Sobresaliente cum Laude, 
como es usual. El tribunal nominado estaba constituido por tres 
filósofos: F18 y F19 de la facultad de filosofía de la Universi-
dad U7, y F20 de la facultad de filosofía de la Universidad U8; 
y dos físicos Fs1 y Fs2 de las Universidades U1 y U9 respecti-
vamente. Realmente, F20 vino en substitución de F21, otro filó-
sofo de la Universidad U7, que, aunque en principio estaba en 
el tribunal, desgraciadamente falleció un mes y algo antes de la 
lectura de la tesis por un paro cardíaco. 

Tras una breve exposición por mi parte, tuvo lugar el turno 
de preguntas del tribunal que se extendió más de dos horas y 
media; interrumpido sólo porque se nos hacía tarde para el al-
muerzo y cerraba el restaurante. Fs2 se mostró en acuerdo casi 
total con los contenidos de la tesis, y Fs1 se mostraba algo es-
céptico con que el reduccionismo o el determinismo de la física 
clásica sean hechos indiscutibles, pero sin mayores reparos. Los 
filósofos se retorcieron un poco más. En general, les parecía 
muy de idealistas el concepto de libertad propuesto, sobre el 
que no tenían inconveniente en admitir que no es defendible en 
el marco de las ciencias naturales contemporáneas, pero de al-
gún modo mostraban su convencimiento de que debe haber al-
gún otro tipo de libertad; no sabían bien en qué términos expre-
sarla, o, como decía Schopenhauer respecto a la defensa de 
algunos autores de la libertad: “lía y relía la cuestión hasta que 
ya no se sabe de qué va” (“Los dos problemas fundamentales 
de...”), pero hablaban de otra libertad. A F18 y F19 les parecía 
algo despectivo mi trabajo con respecto a otras posiciones, des-
pectivo con la ética, despectivo con la política,... y eso que leye-
ron la versión castrada. F18 se lamentaba además de la falta de 
humanidad de mi trabajo, y apeló a las masacres cometidas en 
el abordaje que la coalición angloamericana estaba realizando 
esos días en Irak para llamar la atención de a donde nos llevan 
trabajos tan deshumanizados como el mío. En fin... lo que tiene 
uno que oír. Por lo demás, salvo hacer cada uno sus comenta-
rios en referencia a sus propios planteamientos, no hubo mayo-
res críticas. Un resumen de mi tesis junto con algunas opiniones 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

379

de F16, F18, F19, F20 y Fs2, y mi contrarrespuesta a tales, se 
publicó posteriormente, a principios de 2004, en la revista R3 
de la Universidad U7. Fs2 estuvo de mi lado, y los demás cada 
uno con su discurso propio. Algunos ataques eran no ya contra 
mi trabajo sino contra el pensar del científico, como es usual 
entre los humanistas; especialmente por parte de F19 con expre-
siones como: “la mentalidad cientificista es tan arrogante, tan 
estrecha, tan autosuficiente y tan invulnerable que sólo se me 
ocurre compararla con los delirios paranoicos, con los cuales, 
en efecto, no hay diálogo posible”. Incluso mi director F16, que 
tan conciliador parecía a la hora de preferir una suavización de 
los comentarios fustigadores de mi tesis, me sorprende con de-
claraciones como: “La Mettrie(...) bufón en la corte de Federi-
co II de Prusia”, “Laplace a Einstein(...), resulta enternecedo-
ra tanta ingenuidad”, “una locura transitoria y colectiva se 
apoderó de una porción de hombres de ciencia a partir de La-
place, y les llevó a confundir los productos de su especulación 
con la realidad (un síntoma muy típico de la paranoia)”. Con 
todo, a pesar de mis discrepancias con estas frases, pienso que 
F16 está muy por encima de la mayoría de sus colegas, y lo 
considero una persona excepcional dentro de la ralea de acadé-
micos mediocres. 

En breve, predicar en desierto sermón perdido, y salvo llenar 
la cabeza de sandeces y trabalenguas poco me parece que pueda 
aprender de los pensamientos que salen de una facultad de filo-
sofía. Sin duda, lo más interesante es estudiar allí la historia de 
la filosofía, para saber lo que han dicho grandes sabios del pa-
sado, pero es mejor no prestar demasiada atención a los moder-
nos pensadores a sueldo. Al final, me quedo con lo que ya había 
leído antes de pisar una facultad de filosofía: 

“En consecuencia, el que esté interesado en el conocimien-
to, y no en la filosofía del Estado ni en la filosofía de broma, el 
que esté interesado por tanto en la búsqueda seria y sin con-
templaciones de la verdad, que se dirija a cualquier parte me-
nos a las Universidades, porque aquí su hermana, la filosofía 



MARTÍN LÓPEZ CORREDOIRA

380

ad normam conventionis, ejerce el mando y es la que dicta los 
platos del menú.” (Schopenhauer, “Sobre la filosofía de Uni-
versidad” del “Parerga y Paralipómena”)

Y si en las Universidades, que se supone que son la salva-
guarda de la cultura, hay lo que hay, ¿qué puede uno esperar de 
esos lugares de proxenetismo, más cercanos al mundo de la ca-
lle, llamados editoriales? Buen lugar son para las plumas que se 
prostituyen a las razones de mercado. Puede que este libro no 
mereciese ver la luz, puede ser, puede que haya obras mucho 
más notables que merezcan difusión, pero mi experiencia me 
indica que no son los parámetros de calidad o inteligencia los 
que deciden lo que debe editarse. Entre los años 2000 y 2005, 
he enviado una propuesta de publicación de esta obra con un 
breve resumen de dos o tres páginas a 45 editoriales entre las 
que suelen publicar este tipo de libros, y a cinco de ellas les en-
vié la obra completa por su requerimiento. Resultado: 30 no 
contestaron—gran educación la que tienen—; 8 contestaron que 
no era tema para su editorial—excusas—; 3, que no era rentable 
comercialmente—por lo menos fueron sinceros—; 2, que la 
publican si yo les pago—el negocio es negocio—; 2, que tienen 
saturación de cartera—más excusas. Ni un solo comentario so-
bre los contenidos. Hubo casos graciosos como uno en que des-
pués de enviar la propuesta y enviar posteriormente el libro a su 
requerimiento, tras siete meses de espera aceptan publicarlo, y 
pocos días después se vuelve atrás el editor diciendo: “¡Ah!, me 
acaban de comunicar que se trata de un tratado filosófico, y no-
sotros no publicamos...”. Mi impresión—no sólo por mi expe-
riencia sino por otras que conozco y por la mediocridad de las 
publicaciones que encuentro en las librerías, salvo en la reedi-
ción de clásicos—es que la edición de libros de filosofía o pen-
samiento está supeditada: o bien a obras superficiales de recreo 
para las masas, infantiles y carentes de toda lucidez, o bien 
obras de profesores universitarios (cada uno en su rama) o pen-
sadores con poder y/o influencia mediática, que escriben para 
mostrar o ejercer su dominación/status aunque no tengan nada 
que decir (casi siempre). Finalmente, opto por una impresión 



“SOMOS FRAGMENTOS DE NATURALEZA ARRASTRADOS POR SUS LEYES”

381

digital privada bajo demanda de un centenar de ejemplares para 
distribuir yo mismo entre unos pocos conocidos, que es lo que 
constituye la presente edición. Mi ansia de protagonismo ya está 
saciada, triste fatalidad. 

Y aquí terminó la mini-odisea, la pequeña batalla para crear 
un fruto pequeño (aunque por encima de sus detractores). A 
menudo me pregunto, ¿qué dificultades hubiera encontrado al-
guien con mayor talento si en vez de esta pequeña obra presenta 
una obra maestra del pensamiento? Estoy convencido de que, en 
ese caso, los obstáculos hubieran sido mucho mayores, mucho 
mayores,... No son estos tiempos buenos ni malos para la filoso-
fía, son como muchos otros: lastrados por la oscuridad domi-
nante del “Statu Quo” que, como en la época de la escolástica, 
se refugia en mil verbosidades.








